
Dedicamos 
o 

presente 
número d,aA Ordem" ao 

primeiro

centenário do nascimento de Dom Frei Vital Maria Gonçalves

de Oliveira, bispo de Olinday transcorrido a 27 de novembro

último. A 
família franciscana 

e os Centros Dom Vital, alem de

outras associações e entidades, 

promoveram 
uma série de come-

morações e homenagens 
que 

se sucederam durante o mês de

novembro de 1944. Por essa ocasião 
foram pronunciadas 

di-

versas conferências, algumas das 
quais 

reunimos aqui. Frei

Jacinto de Palazzolo, O.F.M. Cap. 
fala-nos 

sobre Dom Vital Ca-

puchinho. 
O Presidente Perpétuo do Centro e Diretor desta

Revista mostra-nos a significação do 
grande 

bispo no seu tempo

e aponta algumas das diretrizes da ação vitalista no Brasil de

hoje. Segue-se uma conferência de Luis Sucupira, 
feita 

em

Fortaleza. Vêem 
finalmente 

os trabalhos de índole histórica do

Cònego M. Tobias e de Américo Jacobina Lacombe, completados

pela 
bibliografia da 

questão 
vitalista, 

por 
Hélio Víanna.

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944



Uma carta de Dom Vital

0

Damos abaixo uma carta de Dom Vital ao Con-

selheiro João Alfredo, deitada de 10 de janeiro de

1873, na 
qual 

o Bispo de Olinda conta o inicio da

questão 
religiosa.

CONFIDENCIAL

- ¦ **'", * 
.

Exm" Senr. Conselheiro,

Sinto em extremo ir 
perturbar 

a V. Excia. no meio das

serias occupações 
que 

o absorvem.

Apresso-me em levar ao conhecimento de V. Excia. a 
grave

questão que 
actualmente agita-se no meio deste meu 

querido

rebanho. Estou em lueta com a maçonaria. Creia 
porem 

V.

Excia. 
que 

da minha 
parte 

houve menos imprudência 
que 

rigo-

roso dever de consciência.

A maçonaria, talvez 
por 

acinte, 
publica 

nos 
jornaes 

os

nomes de seus iniciados, declarando-os ao mesmo tempo mera-

bros das Irmandades religiosas: ha respeitáveis maçons, diz

ella, 
que 

nas lojas empunhão o malhete de veneravel e nas Ir-

mandcules a vara de Juiz. Para 
que 

tamanha ostentação, senão

para 
desmoralisar a Igreja e seus delegados 

que 
a condemnão?

Sabe V. Excia. 
que 

na 
quaLid" 

de Bispo da Igreja Catho-

lica não 
posso 

de modo algum 
permittir 

semelhante mistura

üas corporações e Irmandades religiosas; 
porquanto 

o elemento

maçonico é condemnado 
por 

aquella Igreja da 
qual 

sou repre-

sentante, 
posto que 

immeriitamente, niaxime 
quando 

a maço-

naria faz disso tanto alarde e tira argumentos contra o Prelado

Diocesano.

Em virtude das Bullas de seis Pontífices Romanos a maço-

4 
—



UMA PAUTA 
DE DOM VITAL

359

naria esta fulminada 
com 

pena de excomunhão 
maior em 

que

incorrem ipso 
facto todos os seus «filiados; 

e como taes não 
po-

em estes fazer 

parte 
de 

qualquer 
irmandade ou confraria.

Em .conseqüência, 
instante 

e caridosamente 
tenho exhor-

lado os membros 
das Irmandades 

que por 
infelicid» são inações

a 
que abjurem ou então se retirem. 

iOs membros recusão, as

Irmandades não 
querem eliminal-os 

de seu 
grêmio como de-

"verão, 

e eu vou lançando interdicto sobre as Irmandades.

Os maçons vão appelar 
para 

os altos 
poderes 

do Estado, 
por-

que 
as Bullas não receberão o Beneplácito regio. Porem V. Excia.

bem sabe 

que 
o beneplácito 

não é admittido e até é muito con-

demnado 
pela 

Igreja. Tanto mais 
que 

na 
questão 

vertente o

Sumrno Pontífice declara formalmente 
dita excomniunhão 

at-

tingir a maçonaria em todo e 
qualquer 

paiz, 
inda mesmo n'aquel-

les onde esta é tolerada 
pelo 

Imperantes 
(Pio IX em sua alio-

cução de 1856).

De modo algum me convém ceder nesta 
questão, 

porque 
se-

ria transigir 
com a minha consciência, seria trahir os direitos

da minha missão, seria finalmente desmoralisar-me 
completa-

mente. Estou 
por 

conseguinte disposto a todos os sacrifícios

com tanto 
que 

fique salvo o direito da Igreja.

Tenho inteira certeza de 
que 

V. Excia. como verdadeiro

catholiico e como Ministro de uma nação, cuja religião é a Ca-

tholica, Apostolica, Romana, apoiará o 
procedimento 

de um

liis.po Caitholico, 
principalmente 

em 
questão de tão subido al-

cance 
para 

a religião e também 
para 

o Estado, creia-me

V. Excia.

•,

Repito a V. Excia. e asseguro-lhe 
que 

fui arrastado 

pelo

dever, ao 
qual 

eu não 
poderia 

faltar sem 
graves 

remorsos de

consciência e sem 
grande desacredito do meu caracter episcopal.

Pico orando 
para que 

o Altíssimo outorgue a V. Excia. luz

e força, e declaro-me, como sempre,

De V. Exa.

Recife, 10 de Janeiro ani° fiel e cr° mui 
grato

de 1873 f Fr. Vital, Bispo de Olinda

%

NOVEMBRO • 
DEZEMBRO, 1944  c



Dom Vital, e Capuchinho''

P. FjR. JACINTO 1>E PALAZZOLO, O.FjM. CAP.

Narra-se na vida do Serálüco Patriarca São trancisco de

Assis 
que, 

indo ele um dia através do vale de Spoleto, ao chegar

perto 
de Be vagira, encontrou ali reunida uma 

grande 
multidão

de aves de diferentes espécies. A elas se dirigiu, saudando-as

como era seu 
»cos,tume e as convidou a ouvirem a 

palavra 
de

Deus. As avezinhas escutaram atentamente o sermão e, no fim,

fizeram 
grande 

festa ao singular 
pregador, 

mostrando maravi-

lhosamente sua aprovação. São Francisco, muito satisfeito, des-

pediu-as 
abençoando-as e elas, dividindo-se em 

quatro grupos,

iumaram em direção aos 
pontos 

cardiais 
que 

o seráfico santo

lhes apontou.

Alguénii viu neste lindo e 
poético 

episódio, 
já 

tantas vezes

ilustrado 
pela poesia 

e 
pela pintura, 

uma imagem e um símbolo

do 
que 

seria o assombroso desenvolvimento da Ordem 
por 

ele

fundada e sua rápida 
propagação 

sobre a terra.

A história consagrou São Francisco como um dos maiores

1 eformadores. Sua ação se fez sentir 
profundamente 

na socie-

dade do seu tempo, fazendo reviver em 
'todas 

as camadas sociais

o espírito dos Evangelhos num século dominado 
pela 

violência

e 
pelo 

ódio. Acudindo às necessidades de sua época, divinamen-

te inspirado, fundou três ordens religiosas: 
— 

a dos Frades

Menores 
(1.* 

Ordem) 
— 

das Senhoras Pobres (Clarissas, 
2."

Ordem) 
— 

e a dos Irmãos da Penitência 
(3/ Ordem).

A jprimeira 
— 

a dos Frades Menores 
— 

é formada de três

grandes 
famílias religiosas, três ramos, 

que 
correspondem à

tríplice forma de vida franeiscana sucessiva e legitimamente in-

troduzida, aprovada e vivida na Ordem minorítica 
pelos 

filhos

(*) Conferência no Centro Dom Vital a 7 de novembro.

6 
—



DOM VITAL, O CAPUCHINHO

do Será fico 1 ai, delineadas em termos lapidares e solenemente

sancionada 

pelo 
sapientíssimo 

pontífice 
Leão XIII. As três fa-

míhas tranciscanas 

que 
compõem a 

primeira 
Ordem seráfica,

sao 
perfeitamente e em tudo iguais entre si, tendo a mesma

origem, a mesma natureza, idênticos 
direitos e 

privilégios. 
Seus

membros, conforme 
declarações 

pontifícias, 
são igualmente

Frades iMenores, 

pari plenoque 
iare e verdadeiros filhos do seu

santo fundador. lEm virtude de especial concessão do Santo Pa-

tire Leão X, com a Bula Ite et uos, de 29 de maio de 1517, a 
pri-

nieira dessas três famílias, 
que 

forma a Ordem dos Frades Me-

«ores, é a 
que, com carateres e sobrenome 

próprio, se ficou

chamando Ordem dos Frades Menores, a segunda 
é a dos Frades

Menores Conventuais, e a terceira a dos Frades Menores Ca-

puohinhos.

Um 
pouco 

de história 
franciscana

O 
primeiro 

século de existência da Primeira Ordem Fran-

ciscai!a foi, sem dúvida, uni século de ouro, de 
progresso 

e de

expansão. Ainda vivo o Santo íundador, contava a Ordem 12

províncias que 
no 

governo de Frei Elias, seu companheiro e su-

cessor, subiram a 72.

A Terra Santa teve as 
primícias do apostolado franci&eano.

O 
próprio 

São Francisco visitou-a com alguns companheiros e

desde então a 
guarda dos Lugares Santos coube à Ordem 

que,

em defesa dos mesmos, sacrificou 2000 frades 
que 

ali encon-

Iraram o martírio e 6000 
que 

morreram vítimas da caridade,

ceifados 

pelas 
epidemias.

O ideal missionário constituiu sempre o traço mais cara-

terístieo dos 
'filhos 

de São Francisco. As missões entre os in-

Jiéis, se multiplicaram 
prodigiosamente atingindo o máximo es-

plendor 
no século XIII e XIV até o século XVII 

OCivezza P. Mar-

ceílino da Storia Universale delle Missioni Francescane —

Prato).

Entre os. missionários do 
primeiro 

século merecem ser lem-

brados os cinco mártires de Marrocos; os sete franciscanos 
mar-

tirizados em Ceuta, 1227, e ainda o Bemaventurado 
Estevão de

Narbona e seus companheiros; o Bemaventurifdo 
Gentilis mar-

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1044  7



362
A ORDEM

tirizado na Pérsia; o Bemaventurado Tomás de Tolentino, na

Índia. Os Romanos Pontífices Gregório IX, Alexandre IV e

seus sucessores enviaram os franciscanos até às mais longínquas

regiões, reconhecendo-lhes o zelo de incomporáocis cuangeliza-

dores. O 
primeiro 

arcebispo de Pequim, Frei «João de Montecor-

vino, foi um franciscano.

Ainda no 
primeiro 

século teve a Ordem teólogos de 
grande

talento como Alexandre Hales, chamado 

'patriarcha 

theolo-

gorum 
soholasticorum" e Moctor irrefragabilis"; João de Ho-

chelle, Odão Recaído, 
que 

foi sagrado arcebispo, o insigne natu-

ralista Rogério Bacon; Adão de (Marisco, 
I)uns Escoto e o será-

fico doutor São Boaventura.

Nessa época tiveram os franciscanos a mais acentuada in-

fluêmcia em todas as classes sociais.

A s 
primeiras 

reformas e dissenções

O cisma do Ocidente 
que 

repercutiu no seio da Ordem e as

pestilências que 
dizimaram os 

'frades empenhados em servir os

pestosos, 
foram as 

grandes provações 
com 

que 
a Providência

quis 
experimentar e consolidar, no segundo século de sua exis-

tència, a ordem franciscana.
• *

Surgiram então dissenções entre os religiosos: uns 
pleitea-

vam 
privilégios, 

afastando-se do espiriio e da letra da Regra

ditada 
pelo 

Fundador. Daí as 
primeiras grandes 

reformas da

Observância Regular 
que, 

tendo início no século XIV, atingiu

entretanto 
pleno 

desenvolvimento no século XV 
— 

por 
obra de

São Bernardino e São João Capistrano. A reforma da Regular

observância vingou 
prodigiosamente 

e no ano de 1455 contava

em seu seio 20.000 adeptos; em 1517 cerca de 30.000. A estes

ficaram 
pertencendo quase 

todos os santuários da Ordem e até

o Sacro iGonvento.

Leão X, no ano de 1517, convocou um capítulo 
geral 

da

Ordem em Roma 
para 

harmonizar os 
pontos 

de vista susten-

tados em seu seio. Não conseguindo esse desiderato, dividiu-a

em dois ramos, (ficando de um lado os 
que 

desejavam fossem

mantidos os 
privilégios 

adquiridos e do outro lado os 
que pro-

8 
—



t

DUM VITAL, 
O CAPUCHINHO 363

punham 
a observância 

da mesma sem 
glosa. 

listes últimos fi-

caram com o nome de Prades Menores de Sao Francisco da

Regular Observância, 
Os outros tiveram confirmados todos os

privilégios 
inclusive o de 

possuir 
bens inuóveis e rendas, cujo

chele ficou se chamando Mestre (ierul dos Frades Menores Con-

ventuais. A estes (ticaram 

pertencendo poucos 
conventos en-

(fuanto os Observantes, 
mais numerosos, em breve tempo se di-

vidiram em 

"observantes 

de famílias" e 

"observantes 

de comu-

nidade" 
gerando lamentável confusão.

Não há negar 
que 

os Observantes no meio das lutas com

que 
a Igreja foi 

provada 
então, 

portaram-se 
heroicamente, -com-

batendo com abnegação sem 
par 

na defesa da fé e o número

dos 
que 

caíram no combate atingiu a 900. Suportaram 
galhar-

damente crudelissimas 
perseguições principalmenite 

na Ingla-

terra, Holanda, Dinamarca e Alemanha contra os 
protestantes 

e

na França 
por parte 

dos Huguenotes.

Nessa época separou-se da 
grande 

família o importante

ramo dos Capuchinhos.

Os Capuchinhos

Poucos séculos conheceu a humanidade mais interessantes

que 
o século XVI.

Ao despontar oferecia magnífico espetáculo. As antigas

nações acordavam do temporàneo letargo. As novas cheias de

enltusiasmo, abeiravam-se do Oceano. Nova vida 
palpitava 

em

todos os setores. Idéias e ©ousas, lutas e 
pensamentos 

se am-

p 
liavam e se desdobravam num imenso movimento de universal

congressamento.

A Europa fraspunha suas 
próprias 

fronteiras 
penetrando

pela 
Asia a dentro, devassando» a África adusta e misteriosa, va-

rando as florestas do Novo Mundo. A descoberta da América

acordou no seio da humanidade energia, 
plasmou 

empreendi-

mentos, abriu caminhos, formou, numa 
palavra, 

o 
globo. 

As

viagens, as colônias e as missões estabeleceram novas correntes

de comércio, de 
progresso 

e de múltuo conhecimento entre as

diferentes raças e diversos 
povos. 

Notava-se um intenso fio-

rescer de letras, de artes e de indústrias. Francisco I, Carlos V,

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944



A ORDEM

Henrique VIII, Manoel de Portugal, Tiago de Escócia, Iodos em
ç . 0

paz 
com ;t Santa Sé, 

prometiam 
magníficas realizações.

Leão X criou uma legião de literados e de artistas entre os

quais 
Miguelangelo e Rafael. Este 

— 
na hiperbole de Cesi-

nale 
— 

atirou o Panteão às nuvens e aquele baixou o céu até

ao Vaticano. Depois vieram 
gênios 

como Ticiano, Leonardo,

Shakespeare, Camões, Calderon, Cervantes, iCoperni-eo, (lalileo,

Kepler e outros. iO século XVI teve esplendida e bela manhã,

mas encerrou seu ciclo num intenso nevoeiro, tristemente...

O mal 
porém 

vinha de longe e a tragédia rebentou no sé-

eu 1 o XVI. A idade média se apresenta como um bloco em bruto,

isto é um mixto de ouro e de barro. Inicia-se essa época cum-

prindo 
triste missão: derrubar a força com força. O Império

Romano era um cadaver, era 
preciso 

enconitrar braços vigo-

rosos 
para 

enterrá-lo. Isto fizeram os bárbaros, 
que por 

sua

vez se apoderaram da sociedade. Era urgente arrancá-la das

suas mãos e a Igreja incumbiu-se dessa árdua tarefa. Leão I,

(|ue enfrenta Atila, é um símbolo do 
que 

ela fez: à iforça bruta

opôs a força moral, mil vezes mais 
poderosa 

e conseguiu bati-

zar a sociedade: em nome do Padre, do Filho e do Espírito

Santo.

Raiava assim esplendida 

primavera, 
mas, bem depressa,

sobre a niesse em flor, aibateu-se destruidor furacão e caiu ar-

razador o 
granizo. Lutero, o monge rebelde, levantou a ban-

deira da revolta contra a Igreja de Deus 
que 

se viu envolvida

num) vasto incêndio cjue lavrou com rapidez intfernal e 
provocou

o mais .'tremendo 
cataclismo religioso 

até então conhecido.

A Igreja não dissimulou a 
gravidade do mal e, mais uTna

vez, verificou 
que 

a salvação, não se encontraria 
nas alianças

mais ou menos eterogêneas, e nas 
guerras. Uma revolução mo-

ral devia ser curada moralmente. A Igreja se consagrou com

amor e 
paciência 

ao cumprimento 
desse altíssimo 

dever.

Reuniu o Concilio de Trento, no 
qual 

foram 
proclamados

integridade de 
princípios e moralidade 

de fatos, 
para 

cuja apli-

cação surgiram Institutos 

providenciais. Deus acudiu às 
pre-

mentes necessidades. Aparecem 
então: Caetano de Tiene, Pau-

lo Giustiniani, Ignacio de Loyola, Antonio Maria Zacarias, Car-

ios Rorromeu, Felipe Neri, Jeronimo 
Emiliani, Pedro de Alcan-

10 
—



1XXM VITAL, 
O CAPUCHINHO 365

tara, João <l,i Ci uz e uma legião de homens 
providenciais, que,

criando novos sodalicios, 
avivaram a fé nos corações desani-

ma d os com o sopro viviiicador do Evangelho.

boi então 
que 

'Mateus 
de Baseio — 

o austero filho das mon-

tanhas umbras — 
no dizer de Pastor, divinamente inspirado,

(itsejoso de seguir unia vida mais 
perfeita, 

norteada 
pela 

rigo-

iosa observância da Regra de .São Francisco, iniciou, dentro da

Ordem, unia nova reforma, instituindo os Capuchinhos.

Retrato do Capuchinho

Entre árduas e renhidas lutas (formou-se essa <)fdem 
que

se tornou um dos 
primeiros 

e 
principais 

fatores da reforma Ca-

tólica. No correr dos séculos tem dado à Igreja não 
poucos 

san-

tos, e, logo no início de sua vida, deu muitos dos mais afamados

pregadores 
do tempo, alguns chelíes do movimento humanista

cristão, e homens 
que 

tiveram não 
pequena parte 

na diplomacia

da Europa.

Para o Capuchinho 
— 

afirma Manzoni 
— 

nada era denia-

siado humilde nem demasiado elevado. Servir aos enfermos e

ser servido 
pelo poderosos; 

entrar com a mesma humildade e

segurança no 
palácio 

do rico e no tugurio do 
pobre, 

ser 
por 

ve-

zes, na mesma casa objeto de brincadeiras e 
personagem 

sem o

qual 
nada se decida; 

pedir 
esmolas a todos e em toda a 

parte,

e destribui-las aos 
que 

a 
pedirem 

no convento: a tudo estava

acostumado o Capuchinho.

Humildade e dignidade, simplicidade e 
grandeza 

casam-se

no Capuchinho em virtude dessa lei de equilíbrio 
que 

harmo-

niza os extremos na vida cristã. 
Quem 

leu a história o terá en-

contrado tanto na choupana do 
pobre, 

como na corte dos reis,

pregando 
aos humildes e lecionando nas aulas 

pontifícias; 
o

terá surpreendido em 
pacifi-car 

brigas familiares e tratar dos

negócios de Esítado; acompanhar 
guerras 

c celebrar tratados,

combater o erro e levar a fé às regiões distantes.

O nome de Capuchinho não foi 
por 

eles escolhido. Deus se

encarregou de lho dar 
pela 

boca das crianças, desta maneira:

narra-se 
que 

aparecendo 
pela primeira 

vez os frades da nova

I\ O VEMBRO 
- 

DEZEMI'. 1 í0, 1'.)4 4



A ORDEM

reforma íranciscana na cidade de Camerino, as crianças, cheias

de curiosidade, cercaram-nos e em visla daquela estamenha 
e

capuz de forma comprida 
que 

os cobria, começaram a 
gritar fa-

zendo-lhes ifesta: Os Capuchinhos! os Capuchinhos! Os bons

frades viram nisto uma voz do céu e receberam com 
prazer 

o

nome 
que 

as crianças de Camerino lhe deram, 
passando 

assim

a se chamarem Frades Menores Capuchinhos. 
(Alemorie Sto-

riche 
— 

P. Samuele Cultrera 
— 

pag. 
11).

Com a simplicidade encantadora de sua vida apostólica 
ga-

nharain imediatamente a simpatia universal dos 
povos; 

nas

grandes 
epidemias 

que 
frequentemente assolavam a humani-

dade, eles se distinguiram em todos os 
países pela 

sua heróica

abnegação 
que 

custou o sacrifício de milhares deles.

A 
prodigiosa propagação 

e a numerosa série de santos 
que

ilustraram a nova família franciscana em todos os tempos até

aos nossos dias, constituem 
prova 

evidente de 
que 

lhe não fal-

tou a benção de Deus. No ano de 1536 os capuchinhos eram

apenas 
quinhentos. 

Em 1571 a Ordem 
já possuía 

mais de tre-

zentos conventos com um número superior a três mil frades. No

século XVIII os Capuchinhos atingiram o seu máximo desen-

volvimer.to e o seu 
período 

áureo, contando cerca de 32.821 re-

ligiosos e 63 
províncias, 

alem das missões do Brasil, Congo,

Estados BarLeres, Grécia, Síria e Egito. Presentemente 
a Ordem

tem 55 
províncias 

e 
pou-co mais de 12.000 membros. A su-

pressão 
das comunidades religiosas em muitos 

países, 
as 

guer-

ias c outras circunstâncias da época, fizeram baixar o numero

sem 
que 

isso importe em decadência moral 
(Analecta Ordinis

M.C. Vol. LIII, Fase. V, 
pag. 

110).

Vocação religiosa 
de I). Vital

A essa Ordem filiou-se o 
jovem Antonio Gonçalves de Oli-

\eira. O norte e o sul do País estavam cheios da fama dos Mis-

sionários Capuchinhos. Salutar e 
profunda, vinha sendo no li-

toral e nos sertões do norte a ação dos Missionários 
Capuchi-

nhos (Hildebrando Leal 
— 

Dom Vital, Bispo de Olinda 
— 

em

Grandes Católicos, 
pag. 

638) — 
Devido 

às especiais condições



dom vital, 
o capuchinho

367

politico-reiigiosas da época eram os capuchinhos 
os únicos 

que

^Vam 

('C noi'e ao su' ° 
país, 

regando-o 
com seus suores

apostólicos 
Um filho 

do norte de indiscutível 
competência em 

*

assuntos históricos, 
em 

páginas 
de sabor lírico, recorda 

"a

crônica seraíica 
capuchinha 

extensa e linda no Rio Grande do

Norte". 

"Nenhuma 

paragem 

— 
escreve — 

ficou entregue ao

Demônio sem 
que o frade não oferecesse combate em seu 

pró-

prio 
domínio . E cila o exemplo de Anta Esfolada 

que 
ássom-

brava os moradores. 
"O 

frade ergue a Santa Cruz, 
prega, 

mo-'

lha o solo de água benta, exorciza e rebatiza o lugar com o nome

de Nova Cruz 
que 

o tempo respeitou". 
No ano do cólera 

— 
afir-

ma o mesmo historiador — 
"os 

missionários 
Capuchinhos con-

quistaraiim 
as coroas mais altas do sacrifício e do martírio. Mui-

tiphcaraan-se 

por 
toda a Província assolada 

pelo 
flagelo hor-

rendo. Desmaiavam de fome, insensíveis as fadigas, às cami-

nhadas a 
pé, 

calcando areias e 
pedras, falando à luz das íoguei-

ias rubras em latadas ao 
povo que 

se 
penitenciava 

chorando".

Seus nomes líicaram imortais.

*

O Capuchinho 

persuasivo 
e 

paciente, 
frade mendigo, de

sandalia e bordão, sem muda de roupa e sem armas, vencia e

desarmava os 
poderosos. 

Ainda c vivo na lembrança do 
povo

o (Capuchinho 
das santas missões, 

que 
construía igrejas e cerni-

térios, riscava estradas e 
plantava 

cruzeiros: o Capuchinho 
que

ensinava o catecismo, o simples e lógico, o indispensável cate-

cismo, divulgando orações singelas e cantos corais de ampla e

estupenda eficácia 
psicológica, 

tendo intuição completa dos mis-

térios intelectuais do canto coletivo, como lianie de solidarie-

dade moral. O Capuchinho .da 
palavra 

ardente e rude, arreba-

tadora e feroz, 
queimanlte como a braza e alta como nota de

clarim. As saneia lias, a barba longa, o hábito rústico, a cora-

gem 
diária, o hábito das missões sem conforto e sem fim deram

ao (Capuchinho, em itrezentos anos de campanha, a 
glória 

dessa

tradição automática, espontânea e natural na memória e no

coração do 
povo".

Era esse o Capuchinho 
que 

Antonio Golçalves, o futuro

Dom Frei Vital conheceu e admirou desde a sua infância no

seio da sua família 
piedosa 

e cristã. Esse o Capuchinho 
que

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944

13



,^18 A ORDEM

cie desde então, muito amou e desejou ardentemente imitar.

E o conseguiu, vencendo obstáculos e 
provações 

sem con-

ta. Do seminário do São Sulpicio 
passou para 

o noviciado dos

capuchinhos da 
província 

de Paris, 
patenteando 

desde cedo

uma vocação firme e sincera, e o 
propósito 

de ser um bom Ca-

puchinho. 
E o foi e dos mais 

perfeitos 
até a morte. Do Brasil

levou 
para 

a França uma natureza dócil, aberta a todas as in-

¦íluências boas, uma adolescência 
pura, 

reflexo de uma alma

generosa 
e um 

grande 
e belo sonho a cantar-lhe no coração 

—

ser Capuchinho.

Gloriosas tradições dos Capuchinhos Franceses

A 
província 

dos capuchinhos de Paris, a cuja 
porta 

foi há-

ter o 
jovem 

clérigo brasileiro, era das mais consideradas 
pelo

prestígio 
da virtude e da ciência em todo o orbe serâfico. Desde

o dia em 
que 

a Ordem se estabeleceu na França teve sempre no

seu 
governo 

"religiosos 

que 
não havia iguais em toda a crístan-

dade da época" (Guthbert, 
O.MJCap. 

— 
I íCappuccini e la Con-

troriforma, 
pag. 

278). Basda recordar alguns nomes como An-

gelo 
de Joyense, Bento de Canfield, José de Clerc, Ivo de Paris,

Zacarias de Lisieux, Anastásio de Molé, Ivo de Evreux, Cláudio

de Abbeville e sobre todos o 
grande 

Onorato de Paris. Era uma

verdadeira legião de homens enérgicos, dirigida 
por 

chefes de

largas, e amplas vistas e almas adamantinas. Na 
propagação 

da

fé e conversão das almas e na luta contra a heresia foram in-

comparaveis. A história dessas 
pelejas 

é toda ela entretecida

de episódios sensacionais, interessantíssimos e, 
por 

vezes, 
pito-

rescos. (Cuthibert, 
Obr. Cit. 

pag. 
279)

Continuavam ainda Vivas as tradições desses homens de

Deus 
quando, 

em 15 de agosto de 1863, no convento do novicia-

do de Versalhes, o 
jovem 

Antonio Gonçalves de Oliveira vestiu o

hábiito capuchinho, trocando o nome de batismo 
pelo 

de Frei

Vital Maria de Pernambuco.

Ao amigo Padre Bentes, 
paraense, que 

lhe 
pedia 

notícias

sobre a nova vida 
que 

acabava de abraçar, escreveu Frei Vital

entre outras coisas: 

"Ah! 

meu caro amigo, a minha linguagem



DOM VITAL, 
O CAPUCHINHO 369

í_ insuficiente 

para 
lhe manifestar 

os transportes de alegria, <!e

júbilo 
em 

que 
vivo. (>h! 

não tenho tempo 

paru 
dizer-lhe algu-

ma fcoisa das venturas, 

que 
minha alma 

goza 
aqui nesta santa

casa do Senhor; só lhe digo 
yuc não me lembro mais do niun-

do, estou onde minha alma há tanto tempo desejava viver Ati?

estou no 
parais.," (Ollvola, Fr. Felix — 

Um (irande Brasileiro',

pag. 
32).

Nessais excessivas 

palavras 
trei Vrital manifesta ao amigo

a sinceridade de sua vocação: tinha ido bater à 
porta 

do con-

venio dos Frades Menores unicamente em busca de 
perfeição,

obedecendo ao chamado 
divino. 

Quando 
a Providência o cha-

maró a cumprir a alta missão de 
pastor, 

sentando-o no solio

episcopal da diocese de Olinda, arrancado-o 
quase 

de surpresa

da sua cela de 
pobre 

frade capuchinho, na sua 
primeira pasto-

1 a.1 Saudando aos diocesanos depois da sagiiaçao" não 
poderá

ocultar as saudades 

poi 
deixar o abençoado retiro e confessará

"Conteríte 

com o lugar 
que por 

sorte nos tinha cabido e ocupa-

vamos na casa de Deus, começavamos apenas a saborear os íru-

tos da nossa venturosa obscuridade, 
quando 

a mão do Onipo-

íente dela nos veiu arrancar 
para 

colocar-nos, sem embargo da

nossa indignidade, entre os 
príncipes 

<lo seu 
povo... 

Ah! vós,

ô veneraveis irmãos de hábito, 
que 

tendes a dita de ficar des-

cansando na 
formosa 

mansão da 
paz, 

nos tabernaculos dá con-

jiança, 
lembrai-vos 

que 
um dos vossos companheiros, sem dú-

vida menos afortunado, foi chamado ao 
grande 

combate..."

Termina esse importante 
parágrafo 

da sua Primeira Carta Pás-

•íoral 

pedindo 
aos seus irmãos de hábito 

que 
se não esqueçam

dele roa monltanha da oração enquanto ele à testa da falange

do Senhor estiver empenhado no bom combate.

?

|

Dom Frei Vital, o Capuchinho 
perfeito

Sua correspondência á vocação religiosa é demonstrada

pela 
vida cheia de virtudes, desprendimento e dedicação aos

deveres.

Dom Frei Vital encarnou o 
perfeito 

Capuchinho: 
pobre,

humilde, simples, cheio de fé, fiel observante da Regra seráfica.

Nunca 

pensou 
em ser outra coisa senão Capuchinho. E se a

XOVEMBIU) - 
DEZEMBRO, 1944



A ORCEM

nutra episcopal veio ex. ornar-lhe a formosa cabeça, não a de-

sejou, e foi 
para 

ele 
grande 

surpresa e muito relutou antes de

se curvar ao 
peso 

das responsabilidades do nwnus 
pastoral.

Almejava ser apenas .missionário capuchinho do sertão igual

aos 
que 

èle conhecera em sua 
querida 

iterra.

Quando 
ingressou na família capuchinha de Paris não igno-

rava a fama e a tradição de austeridade desses filhos de São

Francisco, e conhecia 
por 

certo o episódio de Roccaberti 
que,

vindo da nobreza, com as melhores intenções de servir a Deus

na Ordem dos Frades Menores Capuchinhos, ao retirar-se 
para

os Observantes, confessou: 

"para 

ser capuchinho é 
preciso 

ser

anjo ou homem de 
pedra" (Cuthibert, 

ob. cit. 
pag. 

230). Aliás

outro religioso da mesma 
província, 

igualmente vindo da no-

breza 
para 

as fileiras dos Frades Menores, e 
que 

na Ordem ad-

quiriu 
fama de anjo, a um admirador 

que 
lhe 

perguntava 
há

quantos 
anos se achava na Ordem, respondeu: 

"Na 

religião não

se contam os anos, mas sim as virtudes 
que 

se adquirem".

Na vida de Dom Frei Vital não devemos contar os anos 
pas-

sados na Ordem dos Capuchinhos, 
que 

na verdade não foram

muitos, apenas, 15 anos, mas as virtudes 
que 

nesse curto tempo

adquiri u de verdadeiro capuchinho e fiel discípulo do iSenáfico

Pai São Francisco.

A mais bela 
prerrogativa 

da Ordem será fica é 
justamente

a satisfação de servir à Igreja orientando a atividade sempre e

em tudo com o espirito de indefetivel obediência à Santa Sé. A

história franciscana em todos os 
países 

e em todos os tempos tem

escrito admiraveis 
páginas 

de indiscutível heroísmo em defesa

da Santa Igreja.

Ao (Capuchinho 
brasileiro, Frei Dom Vital Maria de Oli-

veira, estava reservada a missão de defender os direitos da

igreja, numa hora decisiva, a custa da 
própria 

vida e dele seria

o 
privilégio 

de lançar no sulco 
profundo 

do seu sacrifício, a se-

mente da liberdade da Igreja escravizada 
pelo poder 

temporal.

Solidariedade dos Irmãos de Hábito

Na 
galeria 

veneranda de Capuchinhos santos, 
que 

ilustra-

ram com o 
poder 

do exemplo e d'a 
palavra 

os anais 
gloriosos

16



dom vital, 
o capuchinho

371

da história eclesiástica 
l)n.n i.v»; v:» i ,«iMica, 
uom irei Vital .ficará sempre 

como um

oos melhores e dos mais hprAi™* /neroicos. 
Os conteiraporaneos, 

seus ir-

mãos de habito, assim 
o considerairam.

^nocenc'° 
de Apiro, Procurador Geral

das Missões 
capuchinhas, 

escrevendo 
de Roma ao Comissário

Geral do Rio de Janeiro, 
comunicou-lhe 

que 
Dom Frei Vital na

visita 
que 

fizera ao Santo Padre tinha obtido PLENÍSSIMA

APROVAÇÃO DO SEU MODO DE AGIR e acrescentava: 
"fique

certo 
q>ue 

Dom Frei Vital nos 
quer bem, 

porem, 
não transige

com 
que quer 

que 
seja; tem um carater bastante absoluto, mas

admite razões, e não regeita 

quem 
lhas apresenta, 

porem 
com-

bate-as no caso 
que 

lhe 
pareçam 

injustas 
e tudo isto não é re-

provável" (Primerio, Frei Fklelis — 
Capuchinhos em Terra de

S. Cruz, 
pag. 

327 e seg.).

Frei 
.Seralfim de Gorizia, o desbravador 

das selvas do Mu-

curi e do Rio Doce, o catequista feliz dos 
pojichás e o fundador

da cidade imineira 
de Itambacuri, cujo heroísmo ilustrei modes-

tamente nuirn livro, 
já 

no 
prelo, 

sob o título 
"Nas 

Selvas dos

Vales do Mucuri e do Rio Doce", vindo à corte 
para 

tratar dos

interesses dos seus 
queridos 

indios não receiou os 
perigos 

aos

quais 
se expunha, e, sem hesitair um só instante, visitou na

prisão 
da fortaleza de .São João ao confessor da fé Dom Frei

Vital, beij ando-lhe humildemente 
os 

pés (Primeiro, obr. cit.).

Frei Fidelis Maria de Fognano 
que passa 

"pregando, 

con-

fessando, casando, deixando atraz de si um claro lume insen-

sível aos veintos soltos do 
pecado 

e da descrença, derrama a 
pa-

lavra em São José, Papari, Vale Verde de Capió e São José, fi-

cou fiel à tradição. 
Quando 

Dom Vital 
— 

racorda Luiz da Ca-

mara 
'Cascudo 

ei a atacado 

por 
Itodas as matilhas, a (Câmoíra

Municipal de iSao José de1 Mapilxu, em vereaçao de 10 de 
junho

de 1874, oficiou ao 
grande 

Prelado comunicando-lhe haver sido

aprovado 
"um 

voto de adesão a respeito da atitude enérgica e

apostólica 
que 

tem assumido na 
questão 

religiosa".

Os capuchinhos espalhados em todo o Brasil estiveram ao

lado de Dom Frei Vital na hora da luta. Não 
podiam porem 

se

manifestar ruidosamente, sem comprometer sua missão e tornar

mais difícil a 
questão por 

si Itão delicada. Alem disso as intri-

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944  

17



A ORDEM

kits políticas 
e a coiVfusão espalhada 

pela 
famosa carta 

''gesta

tua non laudantur" 

"os 

leus feitos não são louváveis", obtida

pelo 
Barão de Penedo do CardaI Antonelli, e depois desmentida,

paralisaram 
a ação do clero, 

que, 
como medida de 

prudência,

ficou aguardando a 
palavra 

oficial de Roma. Todavia não tal-

taram manifestações eloqüentes de 
piedade 

e ao mesmo tempo

de conforto aos ilustres 
prisioneiros: 

íso mês de 
junho 

de 1874

houve no Morro <lo Castelo um triduo de 
preces 

— 
mui con-

corrido 
— 

pelos 
dois Bispos encarcerados. Frei Caetano, em 21

de março de 1874 acompanhou, com algumas 
pessoas, 

a Dom

Frei Vital do Arsenal de Marinha à fortaleza de São João. 
(Pri-

merio, lug. cit.)

Frei Caetano de MessLna, missionário 
gigante, que paci-

ficou revoltas e lidava constantemente com enormes multidões,

sempre dóceis à sua 
palavra 

apostólica; Frei Caetano, cujo 
pres-

tígio era 
grande 

na Còrte, 
junto 

de Dom Pedro; Frei Caetano

que 
era o melhor amigo de Dom Frei Vital, seu conselheiro,

nada conseguiu em favor dos Bispos 
porque 

o Monarca,, 
pessoal-

mente, manteve-se obstinado exigindo o castigo e a 
punição 

dos

heróicos Pastores. 
Qtuando porem 

a voz do Santo Padre -se fez

ouvir, entre as dúvidas 
propositalmente 

espalhadas, e o clarão

da verdade rasgou as trevas, Frei Caetano de Messina falou alto

nas 

"clamorosissimas 

missões de Taubaté", 
pregando 

a 10, 15,

e até 20 mil ouvintes, explicando a En-ciclica 
que, 

dando razão

a Dom Frei Vlital, condenava 
perentoriamerite 

a maçonaria. Da

cidade de Taubaté, escreve longamente em 22 de 
julho 

de 187(i,

ao heróico bispo de Olinda, explicando como nem êle, nem os

seus subordinados, deixaram um só momento de admirá-lo e

estar ao seu lado contra a impiedade e dava-lhe conta 
porque

em Pernambuco e no Bio de Janeiro não tinha sido tão enér-

gíco 
e inflexível: 

"Ah! 

porque 
eu desde o começo da clamorosa

I; 
'

questão 
maçònica 

previ que 
Roma 

'havia 
de 

pronunciar 
sua

tardia 
pontificai palavra. 

E com efeito em 29 de abril Roma ofi-

ciaJmente falou ao íxoverno Brasileiro, e fez utii solene apelo

ao mui sensato episcopado 
da nação brasileira. Eu 

por 
isso, ve-

lho de 70 anos, amicissimo do 
povo 

brasileiro, e 
profundo 

co-

nhecedof da docilidade e religiosidade 
deste 

povo, 
sem delongas,

18



0[

DOM VITAL, 
O CAPUCHINHO

373

levantei minha \oz com todo o desembaraço 
e energia contra os

maçons e a maçonaria. 
Ah! eu sempre 

temi 
(e ainda receio) o

cisma, 
por 

isso como Prefeito 
Apostólico 

dos Missionários Ca-

puchinhos 
italianos, 

desde o começo da 
questão me 

puz 
alerta

e de observaçao 
para 

não complicar a 
questão. E hoje 

que 
Pedro

falou 
com toda a solenidade 

em Pio IX venha o 
que 

vier, acon-

teça o 
que 

acontecer, ah! hei ,ie dar com os meus missionários

capuchinhos até a mesma vida 
para 

sustentar a sapientissima

enciclica de 29 de abril de 1875. 
(D. (Macedo Costa 

— 

Questão

Religiosa no Brasil, 

pag. 
362).

A franqueza de Frei Caetano no 
púlpito 

e a linguagem

apostólica desta carta, no seu estilo 
peculiar 

e tão seu, custou-

lhe censuras da 
parte da imprensa setária e até denuncias ao

Governo. Acusaram-no 
de 

ufanatizar 

o 
povo, 

embrutecer as

massas, desprestigiar a lavoura, matar a imigração, atacar de

frente as instituições fundamentais do País e 
pregar, 

nada mais

nada menos, do 
que 

a substituição da Constituição Política do

Império 
pelo 

sylabus, o codigo do obscurantismo" Frei Caetano

o 
grande 

Frei Caetano 
que pacificou 

revolta sem 
precisar 

de

soldados e de baionetas, mas unicamente armado do Crucificado

e da 
palavra 

evangélica do amor e da 
'fraternidade 

em Jesus

Cristo, 
passava 

agora 
por 

um reles rebelde. O Governo Imperial

solicitou informações secretas à Presidência da 
província 

de São

Paulo. Estas vieram tecendo os mais altos elogios ao apostólico

missionário e a calunia se desfez ridiculamente à luz meridiana

do bom senso e da verdade (Terrinca, Frei Bento de 
— 

Um Anjo

do Brasil, 
pag. 

49). Dois anos depois Frei Caetano faleceu na

cidade de Montevidéo, onde se encontrava em visita canònica

aos Capuchinhos daquele 
país. 

O Governo Brasileiro não foi

ingrato, e a sua custa, fez trasladar o corpo 
para 

a igreja do

Morro do Castelo 
que 

ele reconstruíra. Hoje os seus restos mor-

tuis repousam na cripta do atual convento de São Sebasítião.

Dom Frei Vital sabia 
que 

era 
querido 

e adniiradíssinio 
pe-

los seus irmãos de hábito e 
por 

isso considerou-se em sua casa a

casa dos capuchinhos no Brasil e no estrangeiro. 
Quando 

o

grande Patrono do Exército brasileiro, o Duque de Caxias abriu

a 
prisão 

e restituiu a liberdade aos dois heróicos Bispos, Dom

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944 19



A ORDEM

•<Yei 

Vital, após as visitas indispensáveis, 
recolheu-se coin seu

companheiro de martírio ao Convento do Morro do Castelo,

transformado de repente em centro de romarias do 
povo 

e asso-

ciações, do clero e seminário, 
que 

num movimento impressio-

nante de solidariedade, de estima e carinhosa admiração, 
por-

liavam em homenagear os heróicos defensores da fé (Olivola,

obr. cit. 
pag. 

201).

No dia 25 de março de 1876, de volta de Roma, ordenou

alguns sacerdotes capuchinhos na igreja do convento de Ver-

salhes, onde Dom Frei Vital 
passou 

o ano do noviciado e agora

tantas recordações despertava 
-em. seu coração. Ao almoço, no

refeitório lindamente adornado, còmo se costuma em honra aos

neo-sacerdotes, avultavam duas inscrições alusivas a Dom Frei

Vittal e à sua coragem apostólica: 

"Eu 

trabalho 
para 

o Evan-

gelho 
até ser atado". 

"Sede 

fortes 
na batalha contra a antiga

serpente".

Dom Frei Vital sentia-se feliz na 
paz 

do convento: 

"O 

vir-

tuoso líilho do Patriarca de Assis sempre 
q>ue 

se achava nos

conventos da sua Ordem 
— 

escreve Antonio dos Reis 
— 

(obr.

cit. 
pag. 

25) deixava de ser Bispo de Olinda 
para 

ficar sendo

simplesmente Frei Vital, um 
pobre 

capuchinho como seus ir-

mãos de hábilto.

O Bispo de Olinda continuava a ser o capuchinho Dom Frei

Vital iMaria de Pernambuco, 
pobre, 

humilde, austero, 
penitente.

4'Tai 

era a consolação 
que 

sentia o heróico bispo 
que 

muitas vc-

zes disse a uni sacerdote seu amigo: 
que 

boa e santa vida! 
quem

me dera morrer 
por 

aqui entre meus irmãos!" 
(A. dos Reis,

obr. cit.).
t

E Deus lhe concedeu essa mercê 
que 

êle merecera 
pelo 

fer-

vor da observância das santas Regras da Ordem e 
pela generosa

correspondência à vocação. Sua vida austera e 
penitente, que

<vmlbora escondida, transparecia aos olhos indiscretos dos 
que

mais de uma vez surpreenderam ao santo Prelado 

"sozinho, 

des-

calço, apesar do intenso frio 
que 

fazia, a 
praticar 

a devoção da

Via Cruéis, no claustro do convento". 
(Iibidem)

Daí 
provinha 

sem dúvida a fortaleza cristã do homem de

Deus, do 
pastor que 

não trepida em dar a vida 
pelas 

ovelhas, do

20



DOM VITAL, O CAPUCHINHO 375

Bispo (juc, serenamente, 
sem arrebatamentos 

irrefletidos, ciente

c consciente daci conseqüências e responsabilidades, a semelhan-

ça 
do Precursor, atira aos 

poderosos 
da iterra o 

— 
NOiN P(>S-

SUMUS!

Antonio dos Heis 
que 

na defesa de Dom Viltal transformou

as colunas do 

"O 

APóSTOLiO" em verdadeira cidadela e na mais

alta tribuna, ao contemplar a heróica .figura do Bispo de Olinda

escrevia no enfurecer da luta: 

"Que 

brasileiro antes dele, er-

gueu-se 
na altura da sua dignidade e fez frente ao êrro, à hipo-

erisia, e à impiedade USQUiE AD MORTTEM? Antes de Dom Frei

Vital, digamos aqui, 
para 

honra desse Varão Apostólico, 
para

honra do clero 
que 

lhe :foi fiel e de todos os católicos 
que 

se as-

sociaram à causa da Igreja 
perseguida 

— 
antes desse confessor

da fé 
— 

NENGUEM!

As três marcas do Frade Menor Capuchinho

I

Entre as notas 
que 

disitinguem o verdadeiro frade menor

avultam sobremaneira três: l.a Incondicional devotamento à

Santa Sc, sempre inteiramente de acordo com o sentir do será-

fico fundador, 
que 

mereceu ser cognominado: 

"vir 

catholicus

et totus apostolicus" 
— 

2." Amor sem reserva à Mãe de Deus. 
—

3/ O desprezo absoluto 
para 

todas as comodidades da vida, islto

é, o amor a santa 
pobreza. 

Três coisas 
que 

o Seráfico Patriarca

recomendou em seu Testamento.

Em Dom Frei Vital resplandeceram admiravelmente estas

notas caraterísticas do 
perfeito 

Frade Menor:

, I 
— 

Defendeu com destemor os direitos da Santa Igreja e

se bateu, com denodo, 
pela 

liberdade espiritual, 
primando 

sem-

pre pela 
incondicional obediência e /fidelidade ao Vigário de

Jesus Cristo, mesmo nas horas de dúvidas e de confusão.

II 
— 

O lema das suas armas Iter 
para 

tutum é uma afir-

mação solene do seu amor a Maria Santíssima, com essas 
pa-

lavras extraídas do 

"Ave 
Miaris Stela", colocava o sen episco-

pado 
sob a especial 

proteção 
de Maria, invocando-a como 

guia

seguro no caminho <la verdade. K 
quando 

Dom Frei Vital des-

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 — 21

k



C76 A ORDEM

ccu àj arena do combate 
que 

não lhe era licito recusar, fê-lo em

defesa de Maria Santíssima, cujas excelsas 
prerrogativas 

tinham

sido blasfema e ousadamente atacadas.

III 
— 

Finalmente seu amor a 
pobreza 

franciscana trans-

parece 
11a simplicidade de sua vida, no desprendimento das

coisas terrenas e no desprezo absoluto de todas as comodidades,

como discípulo fiel daquele 
que 

desposou a 
pobreza 

e deixou-a

como rica herança aos seus filhos.

Despedida

No serviço do Senhor não contam os anos, mas os trabalhos

e as virtudes.

A Dom Frei Vital se ajustam as 
palavras 

da Sabedoria:

"Consumimatus 

in brevi explevit têmpora multa" (C. 4 v.i.).

lendo vivido 
pouco, 

encheu a carreira de uma larga vida.

A missão 
que 

a Providência lhe tinha confiado fôra cum-

prida. 
A semente lançada no sulco aberto 

pelo 
sacrifício em

seu coração, daria 
por 

certo copioso fruto 
que 

outras mãos ha-

viam de colher. 

"Os 

sofrimentos desses ungidos do Senhor 
—

escreveu uma robusta e corajosa 
pena 

— 
haviam desaibrochado

cm flores místicas^.. Marcou época imorredoura no renasci-

mento do culto e da crença em nossa terra" 
(Calógeras, Frei

Vital, em 

"Res 

Nostra).

Com essa radiosa visão nos olhos, abençoando o sacrifício,

perdoando 
e oferecendo sua vida 

pela 
igreja de Olinda, Dom

Frei Vital se despedia deste mundo.

Regressando da Cidade Eterna, no dia 13 de março chegou

a Paris e se recolheu doente ao convento dos Capuchinhos. Sa-

hendo 
que 

ia morrer, 
preveniu 

taos seus irmãos de hábito com

estas 
palavras: 

entro na minha sepultura da 
qual 

não sairei

fcenão cadaver".

No dia de Páscoa, 21 de abril, celebrou com eifeito sua úl-

tima missa durante a 'qual 
eomoi do costume, a. 

piedade 
e a san-

tidade resplandeciam 
no veneravel ^semblante 

do enfermo. Aea-

bada a missa, 
quando 

voltava 
para 

o 
quarto, 

disse: Estou muito

cansado, não sirvo mais 
para 

nada, e 
já 

foi felicidade ter 
podido

ainda celebrar hoje".



1JOM VITAL, 
O «CAPUCHINHO

377

Os Padres da Missão, os Lazaristas, 
com as melhores in-

fcnções 
queriam, 

levá-lo 

para 
sua casa, oferecendo ao ilustre en-

Termo melhor conforto e comodidades 
que 

ele, agradecido, re-

<•11 sou. Pediu só o favor de retomar o hábito Capuchinho, ex-

clamando. (imo-o tonto! Senti a-se muito tieliz 
por 

encontrair-se

cm tão extrema 
pobreza 

no seu 
quarto 

«franciscano. 
A um 

pa-

tire ajitlgo missionário no Brasil 
que 

lhe falava das belezas da

pátria 
distante, lembrava a felicidade do convento, a alegria de

se encontrar entre os seus irmãos, na vida voluntariamente' aceita.

A frei Vioente 

que queria 
oferecer sua vida 

por 
ele, respon-

deu: não, reze 
para que 

se cumpra a vontade de Deus; ele sabe

melhor do 
que 

nós o 
que 

é necessário".

A/proveitou aqueles últimos dias de sua vida 
para, 

trans-

formando sem o saiher seu leito de dor em catedra, dar sábias
* *

lições aos 
que 

rodeavam. 

"Crede 

em um 
pobre 

bispo enfermo:

aqui tudo è vaidade; é melhor estar com Deus 
que 

com os ho-

mens, mas é 
preciso 

merecer esta 
graça. 

Eu vim aqui 
para

morrer, vereis 
que 

digo a verdade" (Olivola, obr. cit. 
pag. 

248).

A Irmã Morte...

Aproximava-se o desenlace.

A Irmã Morte o esperava a dois 
passos 

Tmas não o atemo-

rizava. íEle não se enganava sobre seu estado. Dom Grandin,

bispo de Sainto Alberto no Canadá, após a visita 
que 

fez ao en-

fermo, declarou a Frei Apolinário: Dom Frei Vital é um

Santo!"

No dia 1 de 
julho 

recebeu a visita do Exmo. Cardial Ho-

* 
1

ward, da Inglaterra, 
que, 

achando-o fraco, teve escrupulos de

cansá-lo e retirando-se considerou iminente a morte do 
gran-

de Bispo brasileiro.

A 3 de 
julho 

Dom Frei Vi|tal chamou Frei Apolinário, con-

fessou-se c 
pediu 

os últimos sacramentos. Frei Apolinário e o

enfermeiro 
queriam 

esperar, eJe 
porem 

insistiu: vou morrer,

bem o sei, dê-me a Extrema-unção. Enquanto Frei Vicente ar-

rumava o 
quarto, 

o Bispo entregou ao Provincial, Frei Crisos-

tomo, a 
quantia 

de 800 francos, declarando como 
perfeito 

filho

*

KOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944 — 23



57 A ORDEM

de São Francisco 
que 

nada tinha c nada 
queria 

deixar na terra.

Aquilo era todo o dinheiro e toda a riqueza 
que possuia. 

Pct-

juntou-lhe j>. 
Provincial se 

queria 
fazer testamenilo respon-

dendo ele francisoanamenle: SOU CAPUCH/INHO, 
QUERO

MORRER NA POBREZA DE 
QUE 

FIZ VOTO".

As 7 horas da noite os religiosos c-om velas acesas acom-

panharam 
o santo Viáltico 

que 
Dom Frei Vital recebeu com se-

ráfica 
piedade 

das mãos do Padre Provincial. Este dirigiu-lhe

palavras 
tocantes 

que 
traduziam a solenidade da hora e relem-

brando as lutas sustentadas 
pela glória 

de Deus e da Santa

Igreja, 
pediu-lhe que perdoasse 

aos inimigos. O moribundo

num último esforço endireiitando-se no seu leito com voz bem

clara, exclamou: 

"Oh! 

sim! 
perdôo 

tudo 
que 

me fizeram, 
per-

dôo a todos sem exceção; 
já 

o disse nas minhas cartas 
pasto-

rais, 
quero 

repeti-lo neste momento: Ofereço minha vida a

Deus 
pela 

minha igreja de Olinda".

Cercado 
pelos 

irmãos de hábito, 
pelos 

amigos e compa-

trícios Padre Esberard, Dr. Ferreira e o Snr. Jobin, com o

sorriso nos lábios, consolado 
pela 

visão do (céu 
que por 

certo

se lhe abria, repetindo devotas 
jaculatórias, adormeceu no Se-

| 
nhor o bom soldado de (Cristo, o intrépido Bispo de Olinda, o

bom Capuchinho, indo receber o 
galardeão 

a 
que 

fizera 
jus pela

sua heróica vida.

Era uma 
quinta 

feira, 4 de 
julho 

de 1878, e o relógio do

convenito tristemente marcava 23 horas...

Dom Frei Vital encerrava sua vida terrena com a idade de

33 anos, 9 meses e 8 dias, no XV ano de sua 
profissão 

religiosa

na Ordem dos Capuchinhos e no VII de 
glorioso 

episcopado.

Conclusão: Um voto

Senhores, destas alturas, onde Dom Frei Vital nos levou

para 
assistirmos ao remate de sua 

jornada que 
é, 

*ao 

mesmo

tempo, epopéia e apoieose, acabamos d" ouvir o brado do herói

de Cristo 
pela justiça e 

pela 
liberdade espiritual da Santa Igreja.

Dom Frei Vital se nos ap/resenta agora como sempre foi:

homem excelso, figura 
gigante, bispo das épocas aureas, Capu-

24 
—



DOM VITAL, 
O CAPUCHINHO

chinho santo. 
Em Dom Vital, 

já consagrado 
no bronze da His-

ona, ha candura 
dos alpes nevados, 

tfulgores 
de estrelas, e

asas de anjos.

Entre as .misérias 
e os 

pantanais da vida moderna, conso-

la-nos e alenta-nos 
este eontalo 

e esta visão 

que 
une a 

graça 
e

a liberdade; 
o fogo do céu e o ardor da terra; o sopro divino

e o arroubo do herói; a suprema 
dádiva do alto e a força su-

prema 
do homem, 

que se fundem e se traduzem 
em 

purifica-

çao 
e amplexo, em batalha e extases; 

e nos 
quedamos, como-

vidos e admirados, 
na contemplação 

de Dom Vital no Coração

de Deus e.Deus no coração de Dom Vital!

Ousamos 

por 
fim formular 

um volto:

Que 
a Santa Igreja, 

mestra infalível da Verdade, 
inscreva,

quanto 
antes, o nome de Donn Frei Vital Gonçalves 

de Oliveira!

heróico Bispo de Olinda, no áureo livro dos Santos e lhe decrete,

oficialmente, 
as honras e ia 

glória dos altares i

Será Dom Vital o 
primeiro 

Santo Brasileiro?

BIBLIOGRAFIA

CIVEZZA, P. Marcellino de — 
Storia delle Missioni Francescane

CESINALE, P. Rooco da — 
Storia delle Missioni Cap.puccine

ANALECTA ORDINIS M.C. — 
Coleção

LEAL, Hildebrando — 
Dom Vital, Bispo de Olinda, em 

"Grandes 

Ca-

tólicos"

CASCUDO, Luiz da Camara — 
Os Capuchinhos no Rio Grande do Norte

em A REPUBLICA, 18-2-1939 — 
Revista 

"D. 
Vital" Abril, 1939 

Recife

 
<

CUTHBERT, O.F.M.Cap. — 
I Cappuoomi e la Controriforma

OLIVOLâA, P • Fr. Felis de — 
Um Grande Brasileiro

PRIMERIO, Frei Fid^lis de 
— 

Capuchinhos em Terra de Santa Cruz

DOS REIS, Antonio — 
O Bispo de Olinda perante a história.

DOM MACEDO COSTA 
— 

A questão religiosa do Brasál

P ALiAZ Z O DO', P. Fr. Jacinto — 
Nas Selvas dos Vales do Mucuri e

Rio Doce ,

TERRINGA, Frei Bento de 
— 

Um Anjo do Brasil

CALOGERAS, Pandiá — 
Frei Vital em 

"Res 
Nostra"

MANZONI. Alexandre, — 
I Promessi Sposi

CHIARAMONTE, P. Frei Samuel 
— 

Memorie Storiche
»

BECKER, Dom João 
— 

Em Conferências Franciscanas — 
Inst. Cat. d§

Ciências e Letras — 
Porto Alegre.

NOVEMBRO - 
DEZEMP.RO, 1944 — 

25



De D. Vital a S. Vital ?

ALCEU AMOROSO LIMA

O iníquo 
julgamento

f

No dia 21 de Fevereiro de 1874 a capital do Império do

Brasil despertou mais cedo 
que 

de costuime. A madrugada de

verão era radiosa e bela. Era 
pesada 

e 
grave, porem, 

a opressão

nos corações. iNun-ca assistira o Rio a um espetáculo semelhan-

te àquele 
que 

nessa manhã iria desenrolar-se. Pela 
primeira

vez, em sua história, um sacerdote revestido da 
plenitude 

epis-

copai de suas funções, ia seT 
julgado 

como iréu comum 
perante

a Corte Suprema da magistratura nacional. Havia mais de um

ano 
que 

o 
pais 

inteiro se agitava em torno de uma 
questão, que

começara como sempre insignificante e local, mas 
que, 

inespe-

radamente, assumira um aspecto nacional e dividia o 
público

em facções irredutivelmente lançadas uma contra a outra, 
pelo

clamor dos 
jornais, 

dos Ifolhetos e dos 
púlpitos.

Na véspera desse dia um 
jornal politicamente 

ligado ao

Ministério Rio Branco, então em exercício sob a direção do

maior orador da Câmara e do Grão iMestre da Maçonaria na-

cional, estampava um artigo 
patético, provável 

menti e da autoria

de Juca Paranhos, seu diretor, filho do Presidente do Conselho,
i

futuro Barão do Rio Branco, em 
que procuirava 

mostrar a 
gra-

vidade da situação e a sua importância de carater não aipenas

religioso mas 
político.

"Não 

é uma causa comum a 
que 

vai amanhã ser 
julgada.

E uma causa excepciona!, única, unia causa eminentemente 
po-

líliea e isso no sentido maior, mais alto, mais 
profundo 

da ex-

pressão. 
Dom Vital não é apenas o cidadão 

que 
vai responder

por 
uma Ifalia 

grave, 
não é apenas o bispo 

que 
vai ser 

julgado



I>E DOM 
VITAL A S. VITAL 381

6

por 
um inqualificável 

excesso 
,le 

jurisdição espiritual; 
o 

jovem

prelado personifica um 
principio, uma escola, 

um sislema in-

' 

Z 

' 

r 

¦ 

<le tud0 
• «"""««"Mo 

<rue está em eausa, são

a, leis orgânicas 
e de 

qualquer modo a soberania 
temporal 

que
>ai ser 

julgada. Nesse 
julgamento, o 

primeiro interessado 
é o

próprio futuro 
do 

pais. Se D. Vital for absolvido, 
não terá ape-

nas a 
jus 

iça deixado impune 
um cidadão altamente 

colocado,

terá condenado 
implicitamente 

todas as leis 
que regulam, no

Brasil, as relações 
entre a Igreja e o Estado. O Episcopado 

se-

na, de então em deante, o Único 
juiz de si mesmo, o únieo apre-

ciador dos seus atos. Apoiado sôbre a santidade 
de sua missão,

nao recoroheeendo 
no Império 

qualquer 
superior, 

livre de exe-

cutar os decretos da Cúria Romana 
isentos do 

placei, 
taria um

poder 
sem limites" 

(A Nação — 
20.11.1874).

Tinha razao o orgão 
governamental e talvez a 

pena 
do seu

próprio chefe. A causa 

que 
iria 

julgar-se realmente 
transcendia

das normas habituais. 
Eram realmente 

dois 
princípios que 

se

defrontavam. 
Como bem dizia essa folha oficiosa, 

tentando

alarmar os 
juizes: 

"o 

jovem 
prelado personifica 

um 
principio".

O 
princípio que 

D. Vital 
personificava era o da Liberdade. O

princípio que 
a sua condenação 

ia 
personificar era o do Totali-

larismo, 
termo ainda então desconhecido, 

mas espírito 
já de há

muito manifestado sob a denominação 
de Regalismo.

Eis 
porque, 

nessa manhã de estio carioca, uma multidão

*e denitro 
e fora do tribunal onde ia comparecer o

jovem 
prelado 

e onde iria decidir-se, em 
princípio, 

não uma

questão 
de 

prestígio 
mas uma 

questão de direito, não apenas a

liberdade de um Bispo mas a liberdade da 
própria palavra 

de

Deus, de 
que 

D. Vital ia ser o mártir em terras do Brasil.

Dom Vital e Machado de Assis

Esse 
jovem, 

predestinauo 
a tao altos destinos, filho de

gente modesta do sertão, formado 
para 

a vida sacerdotal longe

da 
pátria, 

e cujo nome era até 
pouco 

antes totalmente 
desço-

nhecido — 
conseguiu 

pela 
sua atitude empolgar a op; 

~ião 

pú-

blica. Entre os desconhecidos 
que 

se acotovelavam 
à 

porta 
do

KOVnMBRO - 
DEZEMBRO, 1944 — 

27



382 A ORDEM

é

tribunal, 
para 

verem chegar em sua caieça o 
jovem Bispo, acom-

panhado do Bispo do Rio e de um Bispo norte-americano, 
de

Kansas-City 

que, 
de 

passagem por 
aqui, timbrou em sentar-se

no banco dos reus ao lado do seu intrépido colega brasileiro 

entre esses desconhecidos e basbaques de sempre estava um

homem de 35 anos, um lustro mais velho 
que 

D. Viital, de fi-

sionomia apagada e escura, 
perdido 

na multidão mas 
já 

então

considerado, ao lado de José de Alencair, como uma das duas

maiores figuras das letras brasileiras. Era Machado de Assis

um dos anônimos 
que 

se apinhavam, nessa manhã de 1874,

para 
verem 

passar 
o 

prelado 
de Olinda, 

precisando, 
aliás, 

por-

se nas 
porolas 

dos 
pés para que 

os mais ousados e altos não lhe

ürassem a vista, 
que 

era escassa. 
Que 

não teria êle escutado

contra Dom Vital da boca do seu íntimo amigo Saldanha Ma-

rinho! 
Que 

mundo de apôdos e incompreensões não lhe teria

chegado aos ouvidos 
por parte 

do seu «grupo 
literário do 

"Diário

do Rio", do 

"Globo" 

ou da 

"Semana 

Ilustrada'', itodo êle inte-

grado 
na corrente dos adversários dos Bispos! Toda a nova 

ge-

ração literária estava contra êles. Toda, minto. Havia também,

mesmo entre os 
que, por 

suas idéias e atitudes, 
poderiam 

ter

tomado uma 
posição 

hostil, alguns 
que pressentiram 

a causa

que 
na realidade encarnava D. Vital. Longe de ser a causa da

opressão, da rotina, dos 
privilégios, 

como apregoavam os ini-

migos do Bispo, 
— 

era a causa da Verdade e da Justiça. Assim

parece que 
o adivinhou o mais famoso dos revolucionários in-

teleetuais desse tempo, 
que justamente 

por 
essa época se refu-

giava,- 
numa vila do interior sergipano, 

para 
tentar subverter,

em vão, todo o (passado cristão de nossa história: Tobias Bar-

reto. Tobias Barreto não tomou 
parte 

na campanha contra D.

\ ital. Mas «tal campanha aliciou, em regra, toda a nova 
geração

intelectual, do 
'Norte 

ao Sul, em nome do chamado 

"pensamento

livre 
, que 

sabemos ser, 
por 

definição, o menos livre dos 
pen-

samentos.

Machado de Assis 
pertencia 

ao 
grupo 

de 
Quintino 

Bocaiúva

e de Saldanha Marinho, na capital do Império, o 
grupo que

mais furiosamente ia atacar Dom Vital, durante o 
processo.

Alem disso, 
que 

mundo de contrastes entre o 
jovem 

roman-

28 —

9



DE DOM VITAL A S. VITALi ?
383

cista, 
que 

em 1874 

publicava 

"A 

Mão e a Luva" ainda cheio

de ilusões românticas, 
mas 

que 
dois anos mais tarde ia come-

*ar 
a íase ,nais 

autêntica 
da sua obra, toda ela repassada 

de

amargor e negação, — 
e o 

jovem monge 
que 

havia dois anos

vinha enfrentando 
todo o 

peso 
de uma luta como 

jamais hou-

vera em toda a nossa história e 
poucas 

vezes na história da

Cristandade. 
(Machado era o tímido, o recalcado, 

o cético, 
que

em tudo via a equivalência 
dos valores e viera diluindo há

muito os 
princípios cristãos 

que 
recebera, 

na infância e na

adolescência, 
numa obra crescentemente 

penetrada do mais

amargo 
pessimismo. D. Vital era o crente, o Torte, o heróico,

que 
desde menino fôra fiel à vocação irresistível 

que 
a 

graça

lhe comunicara 

para 
a regeneração 

da Gristandade 
brasileira

Pertencentes 
ambos à mesma 

geração, 
pois 

o romancista 
nas-

cera em 39 e o /prelado 
em 44, mas nascidos e formados longe

um do outro, e em condições diametralmente 
opostas. Um, na

lição das vidas formadas 

pelo 
ascetismo 

mais autero, nas've-

lhas salas escuras, desertas e 
glaciais do convento dos capuchi-

nhos em Versailles, onde as 
provações sucediam às 

provações,

para que 
a Providência 

pudesse 
aquilatar da resistência 

moral

dêsse moço talhado 
para 

/tão altos destinos. O outro, na licença

de uma adolescência e de uma mocidade totalmente entregues

aos caprichos das 
paixões juvenis, e voltadas 

para 
um ideal li-

terário totalmente 

penetrado pela 
rejeição de todos os valores

que 
D. Vital representava. Machado de Assis era o espírito do

século, irônico e demolidor, brincando com a vida e descrendo

da verdade, vendo nos homens e nos acontecimentos 
simples

acasos felizes ou infelizes de uma Natureza cega 
que 

tanto

punia 
os bons como exaltava os maus e terminava 

pontual-

mente no Túmulo, onde o 
pano 

descia sobre a comédia. Dom

^ iial, no extremo oposto, era o homem da Cruz, 
que 

entregara

a sua mocidade e a sua vida a Jesus Cristo e sentindo embora,

nos transes de sua angústia humana, as misérias de sua fra-

queza humana, nunca fugiu à (luta e ao dever, sempre colocou

o seu destino nas mãos de Deus e sempre viu, nò tumulto eva-

nescemte 
das coisas 

precárias 
da história, luzir o farol da Igreja

Católica como sendo o fanal de todo caminho verdadeiro 
da

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944

— 
2D



A ORDEM

vida eterna e a eterna alegria dos 
justos. 

Se houve uma alma

que 
Machado de Assis 

poderia 
não ter compreendido, se houve

uma atitude 
que 

o 
jovem poeta 

de 1874, 
já 

nos 
galarins da

glória, poderia 
ter condenado, era a atitude de Dom Vital. E

no entanto, tal é o 
prestígio 

imenso da Verdade, a marca 
que

em Machado de Assis ficou da visão ifugaz do 
jovem 

bispo na-

quela 
clara manhã de Fevereiro, nunca miais se apagou do seu

espírito. E visite anos mais tarde, depois de ter vivido a mais

intensa vida literária do seu /país, depois de ter escrito os ro-

íuances mais demolidores do seu 
gênio 

estético, depois de ter

descrido da natureza humana em todos os tons, e zombado de

Deus e dos homens em todas as 
páginas 

de sua obra, 
— 

em

1894, 
quando 

a 
propósito 

do (falecimento do Bispo do Rio de

«lanei<ro, Dom João Esberard, evoca a visão fugaz 
que 

em 1874

tivera de D. Vital, fá-lo nestes termos 
que 

até hoje soam como

o mais conciso, mas também o mais expressivo retrato 
que

porventurd 
se tenha até hoje traçado do 

jovem 
bispo de Olinda.

"Nenhum 

lutador mais impetuoso, mais tenaz e mais

capaz 
que 

iD. Viitail, Bispo de Olinda, e a impressão 
que 

èste me

deixou foi extraordinária. Vi-o uma só vez, à 
porta 

do tribunal,

no dia em 
que 

ê'le e o Bispo do IPará tiveram de responder no

processo 
de desobediência. A figura do frade, com aquela barba

cerrada e negra, os olhos vastos e 
pliácidos, 

cara cheia, moça e

bela, desceu da sege... com um 
grande 

ar de desdem e supe-

rioridade, alguma coisa 
que 

o faria contar como nada tudo o

que 
se ia 

passar perante 
os homens" 

(in 

"A 

Semana", 24-I-18i97,

3 
c 

vol. 
pg. 

409).

Para um homem como Machado de Assis, 
que 

tinha hor-

lor a toda a adjetivação derramada, dizer de alguém 
que 

lhe

deixara, num simples 
golpe 

de vista, 

"uma 

impressão extraordi-

pária", era 
que 

realmente, êsse alguém excedia de muito a es-

tatura comum dos homens e marcava 
para 

sempre os seus con-

temporâneos, tanito 
por 

seus traços (físicos como 
por 

sua bra-

vura moral. O 

"grande 

ar de desdem e superioridade" era a

consciência limpa e serena de 
quem 

não vacilara um minuto

na 
prática 

do dever, 
por 

mais incríveis 
que 

fossem as dificul-

tíades acumuladas contra si, 
já que 

momentos houve em 
que

30 
—



I>E DOM 
VITAL 

A S. VITAL ?
385

. i al teve conlra 
si, não só o 

pêso 
do Estado, mas ainda o

da 
própria 

.Igreja, 
mal informada 

sôbre 
os aU)S do seu 

gran(je
il o e 

que na 
pessoa do Inter-núncio 

<le então ia fazer sentir

o m ir, 
por 

alguns 
momentos, 

o mesmo sentimento 
de com-

p 
eto abandono 

que seu Mestre sofireu 
no Jardim 

das Oliveiras.

fato de Dom Vital nao 
"contar 

como nada tudo 

que 
se ia

passar perante 
os homens" 

refletida 
nos seus olhos claros e

desdenhosos, 
era a feliz expressão 

da vida sobrenatural, 
sobre-

ita uara menle vivida, 
que 

fez com 
que o rumor 

das censuras,

uas advertências, 
das intrigas, 

das murmurações 
ecoassem 

de

muito longe aos seus ouvidos, 
como devem ecoar sempre aos

ouvidos de todos os 
que 

sofrem 

provações por 
amor da Ver-

dade e da Justiça.

As virtudes do Bispo

Essa imperturbalidade, 

que 
o Papa Pio XII 

gloriosamente

reinante 
disse, há tempos, ser a virtude mais necessária aos

homens 
de nossos dias, era a mais destacada talvez das vir-

tudes de D. Vital. Nada conseguia alterar a serenidade 
dessa

consciência. 
Pensemos um 

pouco 
no 

que 
é um rapaz 

que 
ainda

nao tem 30 anos, o mais moço dos Bispos do Império, 

que 
mal

começa o seu ministério episcopal, lançado 
sem a mais leve

provocaçao de sua 
parte 

numa luta em 
que 

tem contra si as

íòrças sociais mais 
potentes 

de então, no Palácio Imperial, 
no

Conselho de Ministros, no Parlamento, no Conselho de Estado,

nas Lojas 
'Secretas, 

na .Corte 
Suprema, na Imprensa 

e até 
pela

iuas. 
Pensemos 

que, 
se teve o apoio ardente e total do 

grande

Bispo do Pará, e de alguns companheiros 
de Episcopado, 

ia

encontrar 
reticências na atitude de outros e até hostilidade' 

do

próprio Secretário de Estado da Cúria Romana. Pensemos 
em

tudo isso e reconheçamos 
que 

a tranqüilidade 
moral do 

jovem

prelado, que tanto impressionou 
o 

jovem 
'romancista 

carioca,

era realmente uma virtude sobrenatural.

E 
junto dela, a tenacidade. Houve muito 

quem lhe acon-

selhasse a 

"não 

ir tão longe". Os conselhos 

que 
os 

políticos 
ex-

perimentados, como o seu amigo Conselheiro João Alfredo, lhe

novembro - 
dezembro, ]944

— 
ò L



386 A OItDEM

»

davam, ou como os 
que 

recebia <la 
própria 

Nuiiciatura, era 
que

se contentasse com um 
protesto 

moral e não levasse avante

uma lula em 
que 

o Governo não 
poderia 

recuar. As acusações

de imprudência choviam de toda 
parte. 

Tudo o 
que 

seria mo-

tivo humano de ceder foi murmurado aos seus ouvidos e cer-

tameníe repetido dentro de si mesmo, nas longas horas de ago-

nia e solidão no Palácio da Soledade, 
quando 

teve de assumir

sosinho a responsabilidade de tão árdua campanha. E no en-

tanto, a tudo opunha o 
jovem 

capuchinho a segurança de 
que

tinha Deus -consigo, de 
que 

sua atitude não era 
precipitada

nem ambiciosa, mas a dura decisão de ir até o fim na defesa

dos direitos da liberdade da Igreja. E assim é 
que 

não vacilou.

Não hesitou. Não retrocedeu. Seguiu impávido seu caminho,

procurando 
explicar sua atitude, em 

pastorais, 
avisos, cartas,

em 
que 

se derramava, 
prolixamente, 

em considerações 
que

mostravam o seu 
procedimento, 

não como fruto da 
paixão 

ou

do fanatismo, mas de razões 
¦maduramente 

meditadas. Nunca

perdeu 
a calma e nunca interrompeu a marcha. Sua vida Ifoi

sempre um modelo dessas virtudes 
— 

da imperturbabilidade 
e

da tenacidade — 

que 
se completavam naturalmente 

pela 
bra-

vura moral. Pois era mister ser realmente 
hravo, 

para 
enifren-

tar a maior coligação de forças hostis <jue 
jamais 

se 
precipita-

ram sôbre um moço de sua idade, sôbre um 
pastor que 

respon-

dia 
por 

tantas almas.

A figura de D. Vital iMaria de 
'Oliveira, 

cujo centenário ora

estamos comemorando, 
pode 

assim, ser encarada sob vários as-

pectos. 
como exemplar de virtudes, como escritor fluente e

profundo 
argumentador, icomio Bispo mjodelar, como iniciador

do renascimento religioso de sua 
pátria 

e inspirador de Jackson

de Figueiredo, como 
joia do diadema da Ordem dos Frades

Menores Capuchinhos, tão cheia dos mais altos serviços 
pres-

tados a caitequese* da nossa 
pátria 

e talvês amanhã como um

intercessor a mais em nossos altares 

pela 
lição de suas he-

loicas virtudes. Aqui* desejo apenas mostrar a atualidade de

Vital, sua importância 
para 

nossos dias, focalizando os três

pontos 
capitais dessa cxistência, 

que 
representam as três 

gran-

oes lições imp^recíveis 
que 

èle nos dá hoje, «como 
as deu no

32 
—



1>E DOM VITAL A S. VITAL ? 387

momento em 

que 
tomou as suas atitudes históricas em face do

listado, em lace da Maçonaria 
e em face das Ordens Religiosas.

Em 
face do Estado

A 2 de Fevereiro 
de 1873 tinha D. Vital, 

já 
em 

plena 
luta

contra as irmandades 
maçônicas do Recife, dirigido ao seu

clero uma Carta Pastoral, em 
que 

refutava o argumento da-

queles que 
entendiam esquivar-se ao cumprimento das Bulas

Pontiiíícias relativas à condenação da Maçonaria, sob 
pretexto

de* 
que 

essas Bulas não 
'haviam 

recebido o exeqiidtur do 
go-

vêrno imperial. Dom Vital mostrava, nessa Carta Pastoral, 
que

a Igreja 
jamais 

aceitara em 
princípio 

a teoria regalista üa apro-

vaçâo 

prévia, pelo 
Estado, üas suas deliberções. E na 

própria

tradição da monarquia 
portuguesa, 

D. João II, em 1487, havia

abolido o direito do 
placet, 

em homenagem à liberdade da Igre-

ja. 
Foi o absolutisimo de Portugal, no século XVIII, 

que 
em

1765 .restabeleceu essa exigência do direito 
publico 

em contra-

dição com os ensinamentos dos teólogos, dos canonistas, da

Cúria Romana e de uma tradição 
portuguesa 

de nada menos

de três séculos. Esse ato de Pombal representava a rutura com

o direito cristão tradicional e uma volta ao Estado 
pagão, 

ili-

mitado em seus direitos e arrogando-se uma supremacia legal

sobre a 
própria 

Igreja. No Brasil o ato 
pombalino 

ifôra ratifi-

cado 
pelo 

"Recurso 

à Coroa" de 1854, em 
que 

o sistema rega-

lista vinha encontrar a Sua expressão legal brasileira, de tão

perniciosas 
conseqüências 

para 
a independência da Igreja e

suas 
pacíficas 

relações com o Estado. A Carta Pastoral do 
jo-

vem Bispo de Olinda causou sensação em todo o Império. O

próprio (Ministro do Império, o Conselheiro João Alfredo, di-

ligiu-se em longa carta 
particular 

ao 
prelado 

tão recentemente

investido de suas funções, con-ctitando-o a ceder, a não levar

avante a sua luta contra a 
|Maçonaria 

do Recife, deixando en-

trever os 
perigos que, 

em caso contrário, correriam o 
próprio

Bispo e a causa da Igreja no Brasil. Dom Vital respondeu ao

Ministro numa carta digna e firme, como 
jamais um Bispo bTa-

sileiro escrevera a um Ministro de Estado, e 
que 

continha, en-

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944  

3<-,



3 S 8
A ORDEM

tre ouúos trechos dignos todos de transcrição, êsses 
períodos

realmente superiores 
e irrespondíveis:

"Se 

a Maçonaria se tivesse contentado de ikrabalhar 
eni suas

Jojas, secretamente, como o diz V. Excia., nenhuma dificul-

dade teria surgido. Mas, 
para provocar 

o Bispo, criou um 
jor-

nal, 
que 

me 
prodigalizou 

insultos, negando os dogmas de nossa

santa religião, como o 
prova 

a minha carta 
pastoral 

de 1 de

hevereiro. Depois os maçons levantaram a máscara e 
publica-

ram os nomes de seus adeptos, 
que 

espiavam a conduta da

Igreja nas irmandades em 
que 

eram numerosos. Não fui in-

quietar 
os maçons em suas lojas; conservei-me nos limites do

direito canônico de 
que 

sou o 
guarda. 

Nada tenho, a bem di-

zer, com os maçons e sim com as irmandades. Não 
pretendo

destruir a Maçonaria; os 
próprios 

monarcas não o conseguiram;

só Deus 
poderia 

fazê-lo. Desejo apenas 
que 

as Irmandades rea-

lizem o fim 
para que 

foram criadas. Na realidade, devia a Ma-

çonaria ser mais lógica consigo mesuna. Desde 
que 

não 
quer

reconhecer a Igreja 
(como o 

proclama 
em alto e bom som),

seja ao menos sensata em seus ataques; 
que 

seus membros

saiam da Igreja e deixem 
que 

dela cuidem os seus «íilhos 
obe-

dientes... A canta de V. Ex. se bem a entendi, aconselha-me

a modificar 
a linha de 

procedimento 
que 

até hoje segui. Em

caso contrário, 

poderiam 
ser contrárias a mim as decisões do

governo. Custa-me a crer 
que 

a mesma mão 
que 

há tão 
poucos

meses assinou a minha designação, se decida agora a assinar

decisões de 
guerra contra mim. Se tal eventualidade houvesse

de ocorrer, solicitaria 
de V. Excia. como amigo, 

que 
me 

pre-

parasse 
sem demora um decreto de exílio ou de 

prisão, pois 
o

c^pòio dado à Maçonaria 

pelo 
Governo Imperial nao me fará

recuar um só 
passo 

e conduziria infalivelmente 
a lamentáveis

conflitos. Está nisso uma 
questão 

de vida ou de morte 
para

a Igreja do Brasil. Tenho o dever de lutar até os maiores sa-

crificios. 
(Hei de sempre 

proceder, sem dúvida, com muita cal-

ma e 
prudência; 

ceder, 
porem, 

ou mesmo evitar a minha mar-

cha 
para 

frente, isso é impossível" 
(carta de I). Vital ao Cons.

João Alfredo — 
Março de 1873, in 

"Monseigneur 

Vital" do P.

Louis de Gohzague O.M.C., 

pg. 
9(> e segs.).

34 



DOM VITAL A S. VITAL ?
389

Nessa carta admirável 
está retratada toda a figura moral

de D. Vutal ao mesmo itempo 
prudente e arrojado, 

destemeroso

e convincente, 
argumentado 

com um bom senso inatacável e re-

Mstindo com uma firmeza 
inabalável. 

E' toda a figura do varão

apostólico, na mais 
plena 

acepção do termo e no mais eloquen-

te exemplo 
que 

a história da cristandade 
americana 

nos forne-

ceu até hoje.

Náo era apenas um incidente 

pessoal que ali se desenro-

lava. Nao era apenas a atitude de um Bispo em face de um

Ministro, 
que 

se torna 
paitente 

de uma carta como essa, sim-

bolo de toda a luta implacável 

que 
se desenrolou 

por 
todo o

Império durante esses anos de orise. Era o 
próprio 

e 
perene

problema das relações do Estado com a Igreja, tão atual hoje

como então e tão vivo então como sempre, 

que 
se apresentava

em sua 
plenitude.

E' certo 
que 

a união da Igreja com o Estado é a solução

mais completa 

para 
essas relações dos dois 

poderes perfeitos,

que 
normalmente 

devem distribuir entre si o 
governo dos 

po-

vos e das consciências. 
Toda solução de um 

problema 
tempo-

lal, como êsse, 
porém, 

supõe a realização dc condições adequa-

das. A união da Igreja com o Estado só será, na 
prática, 

o 
que

pretende 
ser em teoria se tanto o Estado como o Povo tiverem

alcançado um estado de univocidade católica, 
que permitam

realmente a informação 
perfeita do Estado 

pela 
Igreja, sem

quebra da 
justa autonomia daquele em tudo o 

que diz respeito

aos assuntos da soberania civil.

Há muito, 
porém, que 

as condições do mundo mudaram.

A rutura da unidade medieval, tanto espiritual como 
política,

há 
quatro 

séculos, 
provocou 

no mundo contemporâneo, 
uma

completa modificação nas circunstâncias sociais exigidas 
para

o modo de funcionamento das relações enitre o Poder Civil e o

Poder Espiritual. >No Brasil Imperial 
já 

se faziam sentir essas

novas condições. Se ainda não era no Povo, como hoje em dia

se dá, 
que 

a semente da 
pluralidade 

espiritual se introduzira,

era no Govêrno. O Estado Imprial era católico, apenas em

nome. Era, de fato, maçônico. O resultado foi essa anomalia

contra 
a 

qual 
se chocou a bravura heróica c a fidelidade cristã

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 19-14



3 
c> 

A 
ORDEM

de Dom Vital 
— 

a união 
ficlicia 

da Igreja Católica com um lin-

pério 
maçonizado. 

O resultado só 
podia 

ser o 
que 

foi. Ou a

submissão do Bispo, com a deshonra 
da Igreja; ou o sacrifício

do Prelado, comi a regeneração da Igreja. Foi 
graças, 

à Divina

Providência e à coragem moral do 
grande 

bispo de Olinda e d<>

seu colega do Pará, o 
que 

aconteceu. 
E 

qual 
a lição 

que 
dessa

atitude devemos tirar? Aquilo, a meu ver, 
que 

ha doze anos

escrevíamos, em vésperas da realização 
da constituinte 

que 
iria

reunir-se em 1934. Eis o 
que 

em 1932 tivemos ocasião de dizer

em uma série de conferências pronunciadas 

em Belo-Horizonte

e hoje repetimos, com uma segurança 
redobrada e firmada na

experiência dêsses últimos anos de vida nacional e internado-

n&l, emi 
que 

vivemos muito mais, na realidade, que 
uma dúzia

de anos, 
pois 

durante êles a história progrediu 
de um século,

pelo 
vulto dos acontecimentos 

ocorridos 
e dos sofrimentos su-

portados:

— 
"Vivemos 

hoje, apezar da 
grande 

massa católica da nossa

população, como se vivessemos 
em uma nação itraibalhada 

pdlo

separatismo 
espiritual, 

pois quem 
manda é apenas 5 ou 10%

da 
população 

e essa minoria está de fato dividida 
pelas 

mais

disparatadas 
ideologias contemporâneas 

tendo há muito 
per-

dido o senso da unidade espiritual. E êsse é um dado imediato

e fundamental da realidade, com 
que 

devemos contar em nossa

terra, como sucede em todo êsse corpo 
que 

outrora se chamou

a 
Crstandade. O espetáculo doloroso em 

que 

vivemos é o da

dispersão dessa iCristandade. .. Nesse mundo 
quebrado, 

dila-

cerado, barbarizado, em 
que 

a instituição mais unida 
e 

perfei-

ta, a única sobrenatural, como é o Corpo Místico do Cristo, a

Igreja Católica, está hoje espalhada entre todas as nações, mas

quase 
sempre lutando contra os Estados, como no Ocidente ou

contra as 
próprias 

nações, corno no Oriente, 
— 

nesse mundo

já 
não 

pode 
ser a mesma a 

posição 
da Igreja e a imposição de

suu autoridade, apezar de mantidas todas as 
posiçoes 

douti i-

nárias... /Não vamos, 
por 

exemplo, 
pleitear 

na Constituinte

(que 
iria reunir-se dois anos mais tarde e onde, como se sabe,

devido à slábia orientação do inesquecível íCardial Leme, se

manteve a Igreja dentro de unia 
posição 

cjue a Santa Sé e o

36



DE DOM 
VITAL 

A S. VITAL 
391

Episcopado em 

peso aprovaram, 
mas 

que 
os 

«zelolas" 

de sem-

pre 
nao deaaram 

de criticar. 
Nota de 1944) 

já não 
„ode ser ,

mesma união da Igreja e do F«a<irir. '*

tMn Ha Ai.ti 
- 

Estado, 

mesmo 
entendida 

no sen-

ia ir"108" 

d°S 
POdereS' se8undo 

11 ver<ladei-

fazendo a ..n 

' 

1>leitear' 

como há muito vimos

fazendo, a umao da Igreja e ,1a Nação. 
Essa é a fórmula 

que
de momento, 

corresponde 
às necessidades 

da evangelização 
do

í„undo moderno. Deante 
do Estado 

agnóstico, 

preconcebido
abalhado 

por 
todos os venenos 

do naturalismo 

político, não

ST r T* 

k,"a ÍnéCUa e 
,ramân,lica. 

nem 
por outro lado

aceitar a tese Ia,esta 

que 
é, aliás, um mal infinitamente 

maior

para 
o Estado 

que para 
a Igreja. O 

que 
.temos 

é de encarar,

•sem 

pessimismo nem ilusões, a realidade 
e 

pela 
união da Igreja

e da ISaçao, agir direta e indiretamente 
sôbre o Estado e sua

egislaçao. ,Q significado 
da importância 

fundamental 

que
b. í>. Pio XI 

( e hoje 
podemos 

acrescentar 
também 

S. S. Pio XII,

gloriosamente reinante) 
atribui à Ação Católica está em 

que a

Igreja deante da apostasia moderna 
dos Estados, 

dirige-se dire-

lamente 
aos Povos 

para 
lhes levar a Boa Nova". 

(Política 1932

2." ed. 
pgs. 

132/136).

Essas 

palavras, 
escritas há doze anos atraz, antes da se-

gunda Guerra Mundial, antes da subida de Hitler ao 
poder,

antes da conquista 
da Abissinia, 

antes da Revolução Espanhola,'

antes de tudo o 
que 

veio representar 
o .fastígio 

do Totalitarismo

nesse úlitimo decênio, representam 
hoje, à luz de todos os acon-

ferimentos, 
a expressão 

do 
que 

me 
parece 

ser, mais do 
que

nunca, 
a^ verdadeira 

posição 
da Igreja em face do Mundo Mo-

derno. Foi o 
que 

o 
grande Cardial Leme viu, com a sua extra-

ordinária 
visão dos acontecimentos 

e o levou 
à organização 

da

I-iga 
Eleitoral 

Católica, representação 
viva da independência 

da

Igreja, 
,em face do Estado e dos 

partidos 
e expressão 

política

mais 
perfeita 

da Ação Católica.

Pois bem, o 
grande 

precursor 
de tudo isso 

quem 
foi? 

Quem

preparou a cristandade brasileira 
para 

compreender 
o 

papel 
da

Igreja 
desenfeudada 

do Estado, livre em seus movimentos, 
au-

tònoma 
em suas deliberações e 

podendo guiar a consciência

cívica 
dos seus fiéis, conservando-lhes 

ao mesmo tempo essa

novembro - 
dezembro, 1944 O ^

o {



A ORDEM
O « —

liberdade de escolha 
partidária 

dentro da autoridade dos 
prin-

cipios univocos e eternos, que 
é a 

grande 
sabedoria da Igreja,

porque 

a Igreja é a Verdade e a Verdade não 
pode 

falhar?

Quem 
foi o 

precursor 

de tudo isso senão o nosso 
grande 

Dom

Vital? 
Quem, 

senão êle, ensinou os católicos brasileiros a se

governarem por 
si mesmos, a serem dignos da sua 

qualidade

de filhos da Santa Igreja de Cristo, sem esperarem 
pela 

mão

"paternal" 
do Estado nem 

pelos privilégios 

e 
pelas 

vantagens

materiais que 
dos cofres 

públicos 

lhes 
poderiam provir?

Dom Vital foi o 
grande 

emancipador 
do çatolicismio 

hírasi-

leiro Foi o 
grandè^precursor 

tla^AçaoT^rTolica 
Brasileira. 

"Foi 

a

""fonte 

remota dessa Liga Eleitoral Católica, modelo da 
par-

ticipação suprapartidária 
da Igreja e dos católicos, 

como

tais, na vida 
política 

do seu 
pais. 

Foi o mestre supremo de

todas as 
gerações 

subsequentes, 
em sua lição incomparáxel

de fidelidade e de sacrifício ao verdadeiro 
espírito sobrenatural,

a 
que 

devemos subordinar todos os nossos interesses de ordem

natural. Foi o inspirador desses três homens de Deus, o Pa-

dre Júlio Maria, o íCardial D. Sebastião Leme e Jackson de ti-

gueiredo, que 
nas horas mais difíceis 

por que 
ia 

passar 

a Igreja

no Brasil, depois dele, a Providência colocou em 
posição 

emi-

nente de orientadores da opinião católica nacional, um como

Arcebispo do Bio e Cardial da Santa Igreja, outro como 
pre-

gador 
apostólico e o terceiro como soldado leigo de Cristo.

O inesquecível Júlio Maria, na hora difícil da transição

política 
do Império ipara 

a Bepública, soube traduzir 
pratica-

mente, na sua linguagem iflamejante 
e audaciosa, os ensina-

mentos 
que 

recebera de Dom Vital e hoje representam ainda o

que 
há de mais atual no 

programa 

social da Igreja em lace do

mundo em estado de transmutação social. Não 
posso 

íurtar-me

ao 
prazer, 

diria mais, ao dever, de citar um texto da famosa

Memória de Júlio Maria, escrita em 1900, 
para 

o 

"Livro 
do Cen-

tenário" e 
que 

traduz admiravelmente o 
que 

foi a orientação

dada, 
pelo grande 

convertido 
patrício, 

aos católicos vacilantes

daqueles momentos de crise e bebida diretamente na fonte 
pu-

ríssima de Dom Vital. Na hora em 
que 

a massa dos tímidos 
ou

38



de dom vital a s. vital ?
393

dos retrógrados, 

pretendeia ligar indissolúvel 
mente, 

por 
uni

saudossimo 
inoperante, 

o altar e o trono, como se Deus se 
pren-

cesse a 
precariedade de 

qualquer situação 

política 
ou a 

qual-

quer 
regjme 

temporal; 
na hora em 

que 
os 

pessimistas vaticina-

vam 
para 

a Igreja 
no Brasil o futuro mais sombrio, devido 

à

maré crescente 
das reivindicações 

populares; 
na hora em 

que

se denunciavam 
como inovadores 

os 
que ousassem 

prescindir

<le amparos e 
privilégios 

oficiais 

para que 
a (Iigreja de Deus vi-

vesse e 
prosperasse; na hora em 

que, na 
palavra Democracia,

só se 
queria 

ver a rima de Heresia e o Syllabus era invocado,

na° como uma definição 

positiva 
e construtiva 

da Liberdade

em face da Verdade, como de 
fato 

é, mas como uma condena-

ção da Liberdade 

pela 
Verdade; nessa hora de crise social, tão

parecida 
com a nossa, a voz missionária de Julio Maria se le-

vantou, como éco da 
própria 

voz de Dom Vital e 
proclamou em

períodos 
candentes e inesquecíveis, 

algumas verdades 
que 

até

hoje devem ser a melhor das nossas normas de conduta, em

face do 
problema 

delicado da 
posição 

da Igreja em -face 
da So-

ciedade moderna. O 
que 

nas 
palavras que 

vou citar sustentava

Julio Maria, era aquela mesma tese da independência 
da Igreja,

pela qual 
se batera e se sacrificara heroicamente Dom Vital e

que 
foi 

para 
todos nós, 

porventura, 
o mais útil e duradouro de

seus ensinamentos. 
O 

que 
Julio Maria sustentava, como hoje

devemos sustentar, era aquela mesma tese de Dom Vital de 
que

o campo de Ação da Igreja é o Povo de Deus e 
-para 

êle é 
que

ela existe e não 
para 

o 
prestígio 

efêmero dos imperialismos

políticos.

"O 

clero no Brasil, escrevia Julio Maria em 1900, não 
pode

nem deve 
presentemente encastelar-se nos santuários, contem-

plando 
de ilonge 

o 
povo 

e 
pensando que 

fará obra de Deus só

com as nossas devoções, as nossas festas, e os nossos 

panegí-

ricos. Demonstrei 
que, 

bem longe disso, o 
que por 

assim dizer,

deve ser a sua missão é isto 
que 

no inundo inteiro, ncsíe mo-

mento solene e trágico da sociedade moderna, se impõe corno

programa 
ao catolicismo: consorciar os espíritos, 

pacificar 
as

almas, 
harmonizar as vontades neste imenso conflito das 

pai-

xões 

pessoais 
contrariadas com os 

princípios 
de uma nova or-

"OVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944



A ORDEM

ciem de coisas; substituir às 
questões políticas, 

erroneamente

predominantes 
nos 

governos, 
nos 

parlamentos 

e nos 
jornais, 

a

questão 
social, 

que 
é a 

questão por 
excelência, 

porque 
ela afeta

os interesses fundamentais do homem e da sociedade; não mais

¦pleitear 
privilégios que já 

não tem razão de ser (sic), dar aos

partidaristas 
intolerantes dos novos regimes a 

persuassao 
de

que já 
não é 

prudente 
nem licito resistir, no 

que 
é 

justo 
e legí-

ti mo à força nova 
que 

agita o mundo; mostrar aos 
pequenos,

aos 
pobres, 

aos 
proletários que 

èles foram os 
primeiros 

cha-

mados ipelo Divino Mestre, cuja Igreja (foi logo, desde o inicio,

a igreja do 
povo, 

na 
qual 

os 
grandes, 

os 
poderosos, 

os ricos

também 
podem 

entrar, mas se têm entranhas de misericórdia

para 
a 

pobreza; 
sujeitar o despotismo do capital às leis da equi-

dade; exigir dele, não só a caridade, mas a 
justiça 

a 
que 

tem

direito o trabalho; dignificar o trabalhador; cristianizar a ofi-

cina; levar no ensino cristão os supremos 
postulados 

da cons-

ciência humana às fábricas, onde a máquina absorve o homem,

não lhe deixando tempo senão de 
ganhar 

dinheiro, 
queimar

carvão ou aperfeiçoar a raça dos animais; 
proclamar 

bem alto

a eminente dignidade do operário na cidade de Deus, 
que 

Jesus

Cristo fundou na terra, não com as castas, as aristocracias, as

burguesias ou as dinastias, mas com o 
povo 

e 
para 

o 
povo 

(sic);

convidar francamente, sem hipocrisia 
política, 

nem covardia re-

ligiosa, a democracia ao banquete social do Evangelho; separá-

la dos sectarismos 
que 

a desfiguram; desprendê-la 

"dos 

precon-

ceitos 
que 

uma 
parte 

mesmo dos católicos e do clero a tem

feito alimentar contra a Igreja; mostrar-lhe as suas origens

cristãs... (sic) Transfigurar a democracia no crisol da Fé;

í.ssim transfigurada, incorporar todas as classes na 
grande

massa, à 
qual 

compete hoje o 
predomínio que já 

não 
pode per-

tencer a dinastias aristocráticas 011 burguesias (tudo isso era

. c

cscrito, 
pelo grande 

Redentorista 
patrício, 

em 1900!); fazer da

palavra 
de Deus não só a estrela 

que 
conduz as almas ao céu,

mas também a bússola 
que guia 

as sociedades. . . enfim, unir

a Igreja e o Povo" (Juiio Maria. A Religião, in 

"Livro 

do Cen-

tenário", 1900, 
pgs. 

125/6). 
Que 

incomparável 
programa 

(lc

ação católica e de ação social, mais atual ainda, em 1944, do

que 
em 1900!

»

40 
—



DE DOM 
VITAL 

A S. VITAL 395

O 
programa nao cru anpnae Vni; \§ 

• 
*1

mente de Do.,, Vil ,1 

Era 
""l^ita-

cuio hiirpl h, 

:'pen"S 
<le D' Vilal' Era daquele

« ia ele envergado 
em 

plena juventude, .por 
uma

vocação .n-e.sMve, 
e violenta, - 

„ Seráfico Pai S iCi™

¦- como S. 
ancisco 

«oi apenas 
«un 

altro Cristo" e 
por assim

Zo ~o7U 

' faCC <lü SCU 
' — conUnaanL"

íulos Se"S 

múmeros 
««">«. a face de todos 

os sé-

, o 
piograma de Júlio Maria e do franciscano 

Dom Vi-

In' L!7T'm 

d" 
I>rÓprÍ0 CriSt°-JeSUS * 

portanto de sua

" 

. 
; 

®m.t°d0S1 
ÜS »»' 

a importância 
de Dom Vital

para 
historia 

da cmtianização 
do Brasil e das Américas. 

Dai

a in uencia na orientação 

que um Júlio Maria imprimiu 
à

consciência 
católica brasileira 

esclarecida 
na hora da crise da

transição 
Império-República. 

Dai a flagrante 
atualidade de sua

campanha. 
L daí também 

a influência 

que 
iria ter, a despeito

oa diversidade 
de temperamentos, 

sôfore êsse outro homem de

)eus 

que 
a Providência 

colocou em condições 
de 

poder orien-

tar, de novo, a Igreja e a Cristandade 
brasileiras 

na hora da
-nova 

crise 

política, 
na transição 

da 
primeira República 

para 
o

tstado iNovo. 

quando 
uma vez mais se fizeram sentir as vaci-

ações e as 
perplexidades, dos 

que queriam novamente 
enfeudar

a igreja 
a 

partidos 
e regimes 

políticos. Já vimos 
que 

a orienta-

çao do Cardial Leme, apoiada 

por 
todo o Episcopado Nacional,

a catolicidade 
brasileira, 

pela 
fundação 

da Ação Católica e 
pela

atuação 
da Liga Eleitoral 

Católica, em 1934, era a mesma 
que

a atitude firme de Dom Vital em 1874 e 
que 

as 
palavras de

Juho Maria, a 
partir 

de 1890 e mesmo antes, durante a sua

campanha 
no fim do Império 

pela 

"recatolicisação 

do Brasil".

Eia uma orientação baseada na independência 
da Igreja e não

na sua subserviência 
ao Poder Público ou a 

quaisquer 
privilé-

gios e vantagens 

por 
êste outorgados 

à custa da sua liberdade.

Quando Jackson de Figueiredo, em 1922, o tomava 

para pa-

trono de seu movimento vitalista} ainda e sempre era êsse sen-

tido 
da independência 

da Igreja em 
|face do Estado e de sua

limão com o Povo, intelectual ou 
proletário, que 

animava o 
jo-

\cm 
convertido 

dentro do seu temperamento e das condições

político-sociais do tempo.

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944

41



A ORDEM

Dom Yilal foi 
portanto, 

— 

junto 
a Dom Antônio de Ma-

cedo Costa, o 
grande 

bispo do Pará, cuja atitude foi em tudo

idêntica à do Bispo de Olinda e mereceu compartilhar com èle

do sofrimento e do martírio, como hoje compartilha das 
glórias,

até agora humanas, do triunfo, 
— 

Dom Vital foi 
portanto 

o

mártir da liberdade da Igreja no Brasil.

Em 
face 

da Maçonaria

iCorno foi o 
purificador 

da consciência católica no Brasil,

tanto 
por 

sua atitude em face da Maçonaria, como 
por 

sua defi-

nição da importância capital das Ordens Religiosas 
pára 

a con-

servação e a elevação do sentimento religioso na Cristandade.

Vou apenas rapidamente me referir a êsses dois aspectos de

sua vida e de sua obra, 
para 

não alongar demais o âmbito deste

discurso, 
já 

dão demorado.

•Se a atitude de Dom Vital e de Dom Antônio de Macedo

Costa 
provocou, por 

todo o Império, a tempestade 
que 

sabemos,

é 
que 

eia atingiu o 
ponto 

realmente nuclear 
que 

explicava mui-

ia coisa da 
política 

imperial 
— 

a Maçonaria. Toda a 
política

brasileira estava infiltrada de espírito maçònico, isto é, de uni li-

fceralismo anti-clerical, 

que pretendia 
fazer da Democracia náo um

regime de liberdade verdadeira, inspirado nos direitos naturais

do 
'homem 

e de inspiração evangélica, mas um regime de 
pseudo-

liberdade, inspirado no ódio à Igreja e na louca ilusão de subs-

tituir o Cristianismo 
pela 

Democracia. A Maçonaria vinha assu-

mir, no Brasil, como 
particularmente 

em França, um cará Ler

de Igreja-nova, de Igreja do Progresso, da Ciência e da Liber-

dade, 
que 

se 
julgava 

sucessora da Igreja da Fé, da Esperança

e da Caridade, trazida à terra 
por 

Jesus Cristo, Filho de Deus.

I oi contra essa instituição todo 
poderosa 

e 
que 

se infiltrara,

consciente ou inconscientemente em 
quase 

todas as classes cul-

ias do Império, e contaminara o 
próprio 

clero, 
— 

que 
se levan-

taram os dois Bispos intimoratos. A história da 
Questão 

Reli-

Lfiosa, foi a história dessa luta. E o resultado dessa luta Ifoi,

como se sabe, a vitória da Igreja através da derrota. E' o 
que

sempre sucede com as vitórias verdadeiramente evangélicas.

''Nisi 

granum 
frumenti, cadens in terram, mortuum fuerit,

A 2



DE DOM 
VITAL A S. VITAL ?

397

^,8;r 

m?nif; si autem 
—tuum 

fuerit multam fructui»

«utert 
(Joan. XII, 24-25).

Se o 
grão de trigo, 

caído ein terra, não morrer, ficará só-

se morrer, 

porem, muito fruto 

produzirá. O exemplo 
de Dom

\ tal, como o de toda santidade 
é a 

própria 
ilustração viva dessa

imensa 
verdade 

central 
da Revelação 

Cristã. Se Dom Vital e

£€ Dom Antonio 
não tivessem 

sido condenados, 
se o seu martírio

moral e físico não tivesse sido consumado, 
a Igreja leria ven-

o S€Sundo 
as leis do mundo. Teria havido luminárias 

e de-

monstraçoes 
de regozijo. 

Teria havido 
orgulho no coração dos

leis e talvez ifatuidade 
no 

próprio coração dos Bispos. Teria

havido uma vitória da Igreja visível sem dúvida. Mas o 
grão

teria ficado solitário. 
Nenhum fruto dele teria nascido, senão

os frutos habituais 
das vitórias do mundo, 

que 
são o orgulho, a

< issipaçao 
e o egoísmo. 

E com êles, o fácil esquecimento. 
Pois

nada 
passa 

tao rapidamente 
como as vitórias 

deste mundo.

Nada, ao contrário, fica 
para 

a eternidade, senão as vitórias de

Deus 
pela 

Cruz, alcançadas 
com os sofrimentos, 

as humilhações

e as derrotas dêste mundo.

Sendo vencidos 

pela 
Maçonaria, 

segundo as contingências

das coisas humanas, 
os dois Bispos obtiveram a maior das vi-

tórias 
que 

foi, como dissemos, a 
purificação da consciência 

ca-

lólica nacional. O 
próprio 

Dom Vital 
já 

o observara, em vida,

embora 
de modo efêmero e itemporário, 

logo alterado 

pelos, 
fu-

nestos resultados 
da Missão Penedo, em Roma, 

que 
fez vacilar,

por 
algum tempo, a Secretaria de lEstado 

da Santa Sé, trazendo

com isso uma nova apatia ao ambiente católico nacional. O

aruto remoto, 

porém, 
ia ser o mesmo 

que 
Dom Vital descrevia

como a benéfica conseqüência 
imediata da luta.

Nos dias 
plácidos 

da 
paz, 

sim, digamo-lo com toda a fran-

queza, e liberdade apostólica, 
grassava entre nós o indiferen-

tismo 
religioso, reinava certo esquecimento 

de Deus, a fé ia de-

clinando a olhos vistos... Em uma 
palavra, 

o lume da fé ver-

dadeira, da fé viva, da fé 
prática 

e 
frutífera, 

salvas honrosas

mas 
pequenas exceções, estava estinta nos 

palácios 
dos 

grandes,

dos opulentos, 
dos ilustrados; não mais luzia nas suntuosas

moradas dos chamados ditosos do mundo ou então era lá no

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944

— 
43



398 A ORDEM

cantinho mais recôndito, só brilhava, despedindo chispas ani-

madas, na escura choupana do 
pobre, 

na humilde tenda do ope-

rário, na singela habitação do homem do campo. Longe ainda não

vai essa época deplorável de apatia religiosa. Hoje, 
porém, que

diferença! Acordamos do sono letárgico em 
que 

nos entorpe-

ciamos; 
já 

se não temem os risos sarcásticos do século; 
já 

se

não temem os néscios conselhos da timidez; regeneraram-se os

caracteres abastardados; retemperam,-se 
• as almas tíbias; em

uma 
palavra, 

sobe o nível moral: 
— 

é a fé 
que 

se avivou, in-

flamada 
pelo 

atrito das 
perseguições. 

Fazem-se romarias 
pú-

blicas; fazem-se 
procissões 

solenes; fazem-se comunhões 
gerais;

fazem-se confissões freqüentes; ouve-se mais a miúdo a 
pala-

vra de Deus; fundam-se associações católicas; estabelecem-se

conferências de S. Vicente de Paulo; surgem folhas religiosas;

levantam-se vozes eloqüentes na imprensa e na tribuna, a favor

da Igreja; operam-se conversões estupendas; é a fé 
que 

se tor-

nou ativa! E' a fé 
que 

está frutificando. Salutares efeitos da

luta 
que 

ora se degladia no mundo inteiro". 
{Carta Pastoral do

Bispo de Olinda, anunciando aos seus diocesanos o termo de

sua reclusão e sua 
próxima 

viagem. ,pg. 22/24, Reci/fe, 1875).

Esse o resultado imediato da luta. Veio, em seguida a anis-

tia, um novo 
período 

de apatia e abatimento, 
que 

Júlio Maria

. assim descreve: 

"A 

reação, como a imaginara e iniciara o

grande 
e apostólico espírito de Vital nunca mais reviveu... O

episcopado iransigiu, o clero cedeu, os fiéis acomodaram-se, a

religião do Estado continuou ipara este a str apenas um rótulo

e a educação literária, social e 
política 

de meio século, 
pagani-

zando as 
gerações 

brasileiras, não fez senão entorpecer a ação

do catolicismo, obliterar mesmo o senso religioso das classes

altas' 
(Júlio Maria. A Religião, in 

"Livro 

do Centenário" op.

cil. 
pg. 

103).

Foi 
preciso 

o choque da 
queda 

do Império e o fim da falsa

simbiose entre os dois 
poderes, para que 

o 
próprio 

Júlio Maria

em 1900, o Cardial Leme, então, como D. Vital, Arcebispo de

Olinda, era 1916 e, na sua esfera mais modesta, Jackson de Fi-

gueiredo, 
em 1922, colhessem o fruto da semente apodrecida

de Dom Vital e de Dom Antônio.

44 
—



UE 
DOM VITAL 

A s. VITAL ?
3 9 í>

Tudo 
voltou <Ip nr\\-n fl

lutas indispensáveis 

Um fr„°. Tr Mmpre 

de nov"s

(io sacrifJn Z defmitivo, 

ao menos, 

proveio

du Igreja 
brasileira 

[ ^nUsso^purifle'^ 
d 

& dCStn(lÇOnÍz^ão

cias católií»n« P 

íficaçao 
de muitas consciên-

peU ZnZl 1 

C, 
S 

"ClaSSeS 

allas'' as mais

1 
a cori 

upçuo. A 
íirmfe atitude 

dos dois Bispos 
a .cordüfetà

'XanhaedfreTara,ln-aS 

maÍ°reS 

potèncias do momento 
e a

ciue era o Imné™k Ú° 

^ 3 IgFeja 
COmo do

que O Império 
e sobretudo 

do 
que 

era a Maçonaria, 
tudo

:;:;;;rancar 

° amWente 
caióiit° 

»«<> 
* »» estado

de confusionismio 
mental 

que sempre 
ocorre 

quando nos habi-

1 en°soci,rVo 

"Ü d°mlnÍ° 
da ÍndÍSlÍnça° 

e da d—men"

"ai e social. 
Os regm.es religiosos 

e 
políticos como o 

que vi 
«o-

rava aqu, no Império 
e como vigora sempre 

que os católicos

f«Mèm 
a noção clara da independência 

da Igreja, da relativi-

dade do Estado e da sua 
própria 

condição 
de homens livres e ra-

conais, cuja Fé deve ser um ato da inteligência 
e não do há-

. 

o* do 
Priv,l«gio ou da tradição — 

os regimes como esse 
pro-

duzem nas consciências 
individuais 

um estado de entorpeci-

mento, 
que ,foi admnravelmente 

descrito, ,há 
um século, 

pelo
CardiaJ Newman, 

em termos 

que parecem 
refletir 

muitos de

nossos males religiosos. 
Eis como 

^Newman descreve 
as conse-

quencias dos fiéis não 

"colocar(em) 

a sua religião sobre uma .

base intelectual":

"Quando 

os homens' 
(nesse estado) 

olham 

pela primeira

vez 
para 

o mundo da 
política 

ou da religião, tudo o 
que 

aí en-

coratrarii 
se apresemta a seus olhos, como uma 

paisagem aos

olhos daquele 
que 

acaba de receber o dom da visão. Cada coisa

se mostra à mesma distância das outras: não existe 
perspectiva.

A conexão 
de um fato com outro fato, de uma verdade com

butta verdade, o reflexo de um ifato 
sòbre uma verdade e de

uma verdade sobre um fato, 
que 

é o 
que 

leva disto 
àquilo,

quais sao os 
pontos principais 

e os secundários — 
nada disso

puderam 
ainda aprender. Tudo é 

para êles uma nova ciência

e nem siquer 
percebem 

a sua 
própria 

ignorância. 
Mais ainda.

Em seu espírito, nenhuma afinidade subsiste entre o mundo de

hoje e o de ontem. O rfempo deixa de ser uma corrente 
para

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944

— 
45



a ORDEM

sc apresentar, eni lace deles, bem cheio e bem redondo, como

lua. Se ignoram o 
que 

sucedeu há dez anos, 
quanto 

mais o

que 
se 

passou 
nos anais de um século. Para êles o 

passado 
não

vive no 
presente. 

Não compreendem 
o valor dos 

pontos 
con-

tesíados. Não existem, a seu ver, associação 
entre nomes e as

pessoas 
não lhes despertam quaisquer 

evocações. 
Ouvem talar

de homens, de coisas, de 
projetos, 

de lutas e de 
princípios; 

ou-

Iras coisas, 
porém, 

chegam 
e vão como o vento, nada 

provoca

uma impressão, 
nada 

penetra, 

nada possui 
um logar 

próprio

em seus espíritos. 
Não localizam 

nada. Falta-lhes 
qualquer

sistema. 
Ouvem e esquecem; ou então vagamente 

se recordam

de ter ouvido alguma 
vez Ifalar 

naquilo, sem saber ao certo

aonde. Sendo assim, falta-lhes qualquer 
consistência 

nos argu-

mentos. Quer 
dizer, um dia sustentam isto, no dia seguinte,

porém, 
já 

o fazem de modo diverso, mas voltam depois ao 
que

antes haviam dito, de modo indireto, tudo mais ou menos arbi-

trariamenie. 
Divergem suas linhas de argumentação. 

Nada se

define tcom .precisão. Não há um centro sòbre o 
qual 

assenta o

seu espírito, de onde 
proceda 

o seu 
julgamento 

sòbre os ho-

mens e as coisas. Esse é o estado de espirito de muitos homens

durante toda a sua vida. Tornam-se assim 
péssimos políticos

ou homens da Igreja, a menos 
que por 

sorte caiam em boas

mãos e sejam governados por 
outros ou moldados ipara uma ta-

refa determinada. 
De outra forma vagueiam à mercê dos ven-

los e das vagas e sem serem nem radicais, nem liberais, nem

conservadores, 
sem serem da Igreja Oficial (High 

Church) ou

das Igrejas Livres (Low-Church), praticam 
atos liberais ou con-

iservadores, católicos ou heréticos, conforme lhes dá na veneta

ou na onda de acontecimentos ou dos 
partidos. 

E 
por 

vezes,

quando 

a sua respeitabilidade se sente ofendida, refugiam-se 
na

idéia de 
que 

tudo isso é urna -prova de 
que 

são emancipados,

moderados, 
imparciais, observadores do meio termo, e nada

"homens 
de 

partido", 
quando 

são, na verdade, os mais desam-

parados 
dos escravos, 

pois 
a nossa força, neste mundo, é ser-

rnos súditos da razão e nossa liberdade, a de sermos cativos da

verdade" (Cardial 
Newman. Loss and Gain. 1848. cap. III).

Esse maravilhoso 
retraio 

psicológico 
do homem sem con-

4G 
—



?

DOM vítat * „mtal 
A S. vital 

4Ü1

vicções seguras 
se anlir-i ,i<, . ¦

inento brasileiro. «Mas 
de m a ? ^ 

eil°' 
ao nosso tempera-

rava, nos meios 
católicos 

infntiTfí 

° ° 
parllcu,ar ao <Iue vigo-

Vida, e 
pelo 

liberalisl„„ 

'amblea^ 

ZCVÍ'^ 

" 

D 

*

SirrCTj 

história 
do nZ^l^I

ligiosa. Kis a maior eCs QueS«" 

Re'

história 
do catolicismo 

brasileiro ^ 

caPitais 
na

Maçonaria 
veio trazer 1 

R'spos 
contra a

mento de dl,, e'emenl° 

<'e distin*Su- 
*> discerni-

~ 
^ 0„ar 

r" 

CalÓ'iCa 
braS"eÍra'

obscurecido 

pelo fermento 1 T"""' 

""ha SÍd° lentan,<:nle

hoje estão 
de^„J™aldeT° 

° —

totalitarismo a , 

mea_ÇadoS 
de erupção 

pelos 
fermentos 

do
o al.tansmo, 

da larasaçao, 
ou das novas falsas uniões 

entre a

Ciência 
^rrd0S-CriSU0S' 

Essa «a 

«ns-

dúvida foram , 7 

""J™" COnlinua' 

Mas- "ão há

dos entre mis T"' 

B'SP°S 

«" deram' ",ais 
1™ «<-

dos ent.e nos, o exemplo, 
A sua luta contra 

a Maçonaria 
foi

menos um embate 
contra 

uma instituição 
inimiga 

da Igreja 
do

que, 
ainda un.a vez, uma libertação 

da Igreja 
Ltra l

—fiTT 

¦nStÍ"UÍÇ5° 

'anÇara 
"0 SUb-S0,° 

das 
PrtP"-

do a s! 

3 

7" 

e 
que "he iam- subreP"™mente, 

consumin-

Se,Va 6 Sol;,Pando 
a resistência. 

A rutura violenta, 
one-

c^lrr™' T 

mansamente 

p°r 
Dom Vital e 

por 
seu ilustre

companhe.ro 
de 

pugnas, foi o sinal, 

por 
conseguinte, 

de uma

purificaçao da consciência 
católica brasileira.

Lm 
face 

das Ordens Religiosas

Resta-nos 
tocar no último 

problema a 
que 

fizemos alusão:

í> as rdens 
Religiosas. 

Dois motivos, um interior e outro ex-

erno, 
tinham 

trazido em 1870, o 
problema das Ordens 

Reli-

giosas, no Brasil, a um estado de verdadeira 
catástrofe. 

O mo-

vimento 
íntimo era o da 

própria 
decadência 

dessas Ordens 
e

Congregações, 
trabalhadas 

no fundo de si mesmas 

por 
venenos

que 
lhes vinham de muito antes, 

particularmente da errada

concepção 
monástka 

que 
o individualismo 

religioso 
trouxera

com o Renascimento 
e a Reforma e vinha traduzir-se, 

no sé-

culo 
XIX, nessa concepção 

penitenciária do claustro, 
que dege-

nerou em tragédias como a de Junqueira Freire.

N ovembro - 
dezembro, 3044

¦ 
4 1



402 A OIIKEM

Essa decadência interna das Ordens, sòbre a 
qual 

tanlo se

upoiarain os seus 
perseguidores, 

linha causas externas, 
porem,

que provocavam 
o circulo vicioso e impediam a cura espon-

iànea do niai. O tato é 
que 

a. falsa tilosolia do século, baseada

num indiviauaiismo üesatinauo, criara na opinião 
pública 

um

ambiente de tal ordem, contra as Ordens Religiosas, 
que 

José

de Alencar, em 1855, no início ainda da sua vitoriosa carreira

literária, mas 
já 

com o enorme 
prestigio 

da mocidaue e do ta-

iento, conseguiu ao menos apressar, com uma só .crônica sali-

rica, a expedição do mais nocivo dos atos governamentais ja-

mais feito no Brasil contra a sua formação religiosa: o Aviso

do Ministro Nabuco de Araújo, de 19 de maio de 1855, contra

os noviciados nas 
'Ordens Religiosas.

Eis como José de Alencar, em 25 de ,Março de 1855 tra-

dúzia, não apenas o seu sentimento 
pessoal, 

mas o da opinião

pública 
do tempo e até dos 

próprios 
meios católicos, 

que geral-

mente não escapam às flutuações dos tempos e seu sentimento

dominante.

— 
"Lemos 

(no Jornal do Comércio de ontem) a notícia de

ter 
professado 

um frade no convento do Carmo desta Corte.

Mão sabemos 
quem 

autorizou semelhante aio, sòbre o 
qual

nosso 
governo (sic) desde muito tempo 

guarda 
uma 

prudente

íeserva. Pretende-se acaso reabilitar i>s ordens monásticas, o

claustro e fazê-lo concorrer .para o bem 
público 

auxiliando a

instrução 
pública, 

os estabelecimentos de caridade, a catequese

ou mesmo a vigilância das 
prisões, 

como se usa em Leão? E'

itarde; os últimos restos de algumas ordens religiosas 
que 

tive-

mos, não têm regra nem disciplina, nem a instrução 
que 

outrora

adquiriam e apenas vegetam entre 
quatro paredes, 

esperando o

dia de sua completa extinção, 
que 

não há-de estar muito re-

morto. A regeneração do claustro em nosso 
país 

é uma obra

impossível (sic)... Para mim, o frade é um tipo da 
'história,

que passou 
como o antigo sacerdote, como os filósofos (?), 

os

escolásticos, os eremitas, os cavaleiros, os n\açons(. . .) e 
que,

tendo feito o seu tempo, 
pertencem 

às lendas e às crônicas

(sic)... se o sr. Ministro da Justiça 
quer 

fazer uma obra.me-

ritória é dar a estes estabelecimentos um fim cariitativo e de

48 
—



DE DOM VITAL, A S. VITAL ? 403

beneficência 
pública" (José de Alcncar. Ao correr da 

pena»

1874. 
pgs. 

186/88).

Esses conceitos, 
que 

lemos hoje sorrindo, representavam

entretanto na época o 
pensamento 

dominante no 
pais. 

Não sei,

naturalmente, até 
que ponto 

influiu no ânimo do Ministro da

Justiça, de então, o apêio nele expressamente contido, 
para que

transformasse os inúteis conventos, ainda existentes no Brasil»

de franciscanos, 
jesuitas, 

carmelitas ou beneditinos, em hospi-

tais e ortfanatos. O 
que 

sei é 
que 

dois meses depois em 19 dc

Maio de 1855, saia o Aviso do Ministro Nabuco de Araújo, di-

rígido aos Provinciais das várias Ordens Religiosas, e redigido

nos seguintes termos: 

"1S. 

M. o Imperador há 
por 

bem cassar

as licenças concedidas 
para 

a entrada de Noviços nessa Ordem

Religiosa, até 
que 

seja resolvida a iConcordata 
que 

à Santa Sé

vai o Governo Imperial 
propor" 

(in Joaquim N<ibuco. Um Es-

fadista do Império, vol. 1.° 
pg. 

307).

Mesmo 
que 

êsse ato fosse ditado, como o 
pretende 

Joaquim

Nabuco, não 
por 

uma hostilidade às Ordens Religiosas, mas 
pela

preocupação 
de 

"ver 

restaurada a 
grandeza 

moral da concepção,

a severidade das regras" (p. 307), o fato incontestável é 
que

a supressão do noviciado não «corrigia nada e vinha apenas im-

pedir 
a regeneração das Ordens 

pela 
eliminação do único meio

possível 
de renovar os iquadros monásticos, incontestavelmente

decaidost e corruptos, 
que 

seria a entrada de noviços 
fervorosos

e conscientes. Isso, 
porém, 

era função da .própria Igreja e das

próprias 
Ordens e não do Estado, como o entendia o espírito

regalista dominante. O fato é 
que, 

só com o Republica e com

a liberdade da Igreja, é 
que 

as lOrdens Religiosas começaram a

reflorir no Brasil, uma 
por 

uma, a começar 
pela 

dos 
'Fran-

ciscanos 
que 

em 1891 chegaram atjuí a não ser representados

senão 
por 

um só frade, remanescente dôsse longo 
período, 

c.esde

1855, de 
privação 

do noviciado renovador.

íPois bem, ainda aí foi Dom Vital o Renovador. Monge aos

20 anos, Bispo aos 26, sua miocidade ardente de fervor cristão

e de santidade ia! unir, indissóluvelmente, em sua vida e em seu

apostolado, o espírito monástico e o espírito episcopal, trazendo

à 
prudência 

e à firmeza de ação, exigidos 
por 

êsile, a 
plena 

de-

KOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 — 49*



404
A OlíDEM

oicaçao ao espírito do Cristo e da Igreja, 
pela 

vida 
perfeita, 

exi-

gidos 
por 

aquele. liem se compreende o escândalo e o temor 
que

a sua indicação 
para 

Bispo ia causar. Em 1853, o Bispo de

i>. Paulo, 1). Antônio, resumia o seu 
pessimismo 

sobre a situa-

ção 
religiosa do Brasil, nesta frase lancinante: 

"o 

espírito do

catolicismo está 
quase 

extinto no Brasil" 
(c)f. 

"Um 

Estadista

do Império", vol. l.\ 
pg. 

308).

Ora, como escreve o 
grande 

historiador social da Igreja,

Monsenhor Benigni, 
— 

"desde 

as 
primeiras 

crises internas da

cristandade medieval... emerge uma lei histórica 
que 

os sé-

culos seguites deviam amplamente confirmar: não há uma luta

eficaz, vitoriosa, contra tais crises, 
que 

não se funde sôbre o

inonacato; e toda nova crise exige uma renovação do monacato

combatente e doniador da 
própria 

crise" (Mons. Umberto Be-

ídgni 
— 

Storia Sociale delia «Cihiesa, 1922, vol. IV, 
pg. 

149).

hoi isso mesmo 
que 

Dom Vital veio confirmar, entre nós,

pela palavra 
e 

pelo 
exemplo. Pela 

palavra 
ao escrever em sua

famosa Pastoral de 28 de Março de 1875 
que 

"as 

Ordens Reli-

| 
giosas 

são as tropas mais aguerridas e mais bem disciplinadas

da Igreja, imensos e relevantes serviços 
presitam 

na 
propagação

e conservação da fé; sumamente auxiliam o Papado no desem-

penho 
de sua missão divina. Pois sim!, 

por 
essa mesma razão,

vemo-las dissolverem-se 

por 
toda a 

parte, 
sob a ação deletéria

dos 
poderes 

maçônicos, 
que juraram exterminá-las" 

( A Maço-

ncirici c os Jesuítas 'Instrução 
Pastoral do Bispo-de Olinda.

2." ed. 
pg. 

70).

Pelo exemplo, também, 
pois 

ele 
próprio 

se fez membro de

uma dessas Ordens .Religiosas e foi na 
prática 

do espírito 1110-

Jiástico, renovador 

perene 
da Igreja em itodas as suas crises

históricas e reflexo do mais 
puro 

espírito 
da .perfeição cristã,

Cfue conseguiu realizar a missão de (jue a Providência o encar-

regou em lerras do Brasil. Assim como foi a visão da obra de

Lacordaire em França, ao restaurar 
a ação dominicana depois

do vendaval revolucionário, 
que 

inflamou em Paris a alma sa-

cerdotal do Ifuturo Bispo do Pará, D. Antônio de Macedo (Costa,

— 
foi também nos arredores de Paris, dêsse Paris onde muitos

so vêm a moderna Babilônia, 
que 

Dom Vital foi temperar nos

50 
—



DE DOM VITAL A S. VITAL ? 405

ftios corredores e na austera formiação de um convento de ca-

puchinhos, 
a sua alma de apóstolo. E, mais tarde, foi no exem-

pio 
e na lição dos Jesuítas, iormadores morais do Brasil, bar-

leira sempre firme em torno do Papado, 
que o 

grande 
Bispo

foi ibuscar a dialética irrespondível 

para 
a sua campanha.

Precursor 
do Contrcitotalitarismo

#

Independência 
da Igreja em face do Estado, 

pela 
luta

contra o Regalismo; 
puriticação do espírito católico e depura-

cão dos fermentos maçonicos nele infiltrados, 

pela 
luta contnj

a Maçonaria, exaltação do espirito monástico e da sua ação in-

substituível na sobrenaturalização 
da Cristandade, 

pela 
luta

contra os 
preconceitos 

espalhados, no Brasil, contra as Ordens

Religiosas, eis o 
que Ifoi, a meu ver, a tríplice e 

gloriosa tiara

que 
coroa a vida e os feitos desse 

grande varão apostólico, cujo

centenário estamos comemorando.

Seu exemplo não 
pode 

morrer. Sua lição não 
pode 

ser es-

qiiecida. Kxemplo de uma vida 
que 

nunca vacilou no cumpri-

mento da missão 
que 

desde menino sentiu revelada claramente a

seus olhos de 
predestinado. 

Exemplo de abnegação levada às

raias do heroísmo no serviço à Igreja de Jesus Cristo. Lição de

fidelidade e de coragem, comprovadas 
por 

toda a vida nos mais

duros combates 
que jamais 

se travaram na América 
pela 

Li-

herdade e 
pela 

Pureza da Tradição Católica e comparáveis aos

maiores 
que já 

foram travados em todo o mundo.

Pois o fato é 
que, por 

suas lutas memoráveis contra o To-

talitarismo do seu tempo, contra a Anti-Igreja maçònica e con-

tra os inimigos das Ordens Religiosas e simultaneamente em

favor da Liberdade dia Igreja, da Pureza da consciência caitó-

lica e da exaltação do espírito monástico, 
— 

Dom Vital não é

apenas um 
grande 

Bispo brasileiro, é uma figura 
que 

trans-

cende as fronteiras de nossa 
pátria 

e do nosso 
próprio 

conti-

nente, 

para 
figurar no 

plano 
das figuras mais universais e 

por-

tanto mais realmente católicas da Cristandade do século XIX e

do século XX.

Pois é hoje em dia 
que 

o seu exemplo e a sua lição 
pre-

cisam ser invocados e seguidos 
pelas gerações que 

enfrentam,

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944 — 

51



406
A ORDEM

— 
nesta hora decisiva em 

que 
tomba uma civilização 

para 
se

levantar uma iNova Ordem ainda misteriosa e hipotética, uma

situação ainda mais 
grave, 

para 
a Igreja, do 

que 
aquela 

que

Dom Vital enfrentou.

Se o espírito libertário é 
que 

ameaçou, no século 

passado,

a vida do Corpo Místico do Cristo na sociedade, — 
hoje é o es-

pírito 
totalitário 

que, 
oculta ou 

patentemente, contra êle se

joga, na eterna luta 
que 

o espírito das Trevas tenta travar con-

tra o espírito da luz. Se contra o espírito libertário do século

XIX, representado 

pela 
itirania regalista, 

pela 
tirania maçônica

e 
pela 

tirania anti-monástica, é 
que 

Dom Vital levantou a ban-

cieira da 
guerra santa, 

— 
ainda é no seu exemplo e na sua li-

cão espiritual, 
moral e cívica, 

que 
hoje 

podemos 
nos abeiberar

para 
a nova 

guerra 
santa contra o espírito totalitário do sé-

culo XX.

Contra ambos a bandeira 

que 
temos de empunhar 

é a da

verdadeira Liberdade da Palavra de Deus, acima .dos 
séculos, aci-

ma dos regimes, acima dos continentes, acima das civilizações,

íiao se deixando eníeudar 

por 
nenhum mas a todos trazendo a

iuz 
que 

orienta e a norma 
que 

conduz. Contra a liberdade des-

vairada ou (falsificada dos Liberalismos, assim como contra a

liberdade esmagada ou também hipòcritamente 
invocada 

pelos

!Totalitarismo*, 
não é a bandeira da Escravidão ou da Tirania

que temos de empunhar e sim o láibaro daquela verdadeira e

única Liberdade no Cristo, de 
que 

nos falava Dom Vital nas

palavras 
candentes 

que 
até hoje soam aos nossos ouvidos, como

um verdadeiro 
grito de convocação e de esperanças, 

pronun-

ciadas 
por 

êle no dia 27 de 
'Novembro 

de 1872, em Recife, ao

completar 28 anos de idade e 
que 

trazem até nossos ouvidos o

frescor de uma sabedoria milenar:

— 
" 

Liberdade!, 

palavra 
celeste descida do seio do Padre

Lterno sobre a nossa terra, na 
pessoa do Verbo feito homem,

Liberdade!, 

palavra 
sublime 

pela 
idéia 

grandiosa que 
exprime;

palavra 
de uma inefável doçura, à 

qual 
nenhum 

coração re-

í>iste, 
palavra 

também misteriosa, 
que 

faz tremerem, 
nos seus

tronos, os soberanos mais 
poderosos 

e restitui a esperança ao

pobre, 
em sua choupana; 

palavra poderosa que 
transporta de

52 —



DE DOM VITAL A S. VITAL ? 407

alegria o cidadao civilizado 
das 

grandes metrópoles e o índio

selvagem em sua imensa floresta, 
E* uma 

palavra 
universal,

que pertence 
a todas as línguas e 

paira 
em todos os lábios. Não

há termo, também, 

que 
tenha sofrido tantas alterações e tan-

tos ultrages; nenhum tamlbém mais 
perigoso, porque 

de ne-

nhum se tem abusado tanto 
quanto dêste. Só o catolicismo 

ga-

i ante a verdadeira liberdade. 
Só êle lhe dá sua verdadeira signi-

ficaçao e dela tira os frutos mais saborosos. O cristianismo é

a fonte línpida de onde a liberdade tira a sua origem e onde

ela consegue viver sem alteração. Por ela é 
que 

o cristianismo

dá a felicidade aos homens. Pela liberdade é 
que 

o cristianismo

faz os homens atingirem o seu fim supremo, o 
próprio 

Deus"

tiCÍt. 
por 

Fr. Louis Gonzague. op. cit. 
pg. 

71).

Dois anos mais tarde essas 
palavras 

inesquecíveis se con-

\erteriam na mais cruciaiite das realidades e o 
jovem 

Bispo de

o0 anos ia tornar-se de um momento 
para 

outro, o mártir da Li-

herdade da Igreja no Brasil e e-m todo o mundo contemporâneo.

Sua lição e seu exemplo, 
por 

conseguinte, longe de serem 
para

nós, como 
querem 

os seus adversários ou mesmo alguns de seus

falsos discípulos, um convite à violência, ao 
'fanatismo 

e à re-

trogradação, é um toque de reunir 
para 

a luta contra o Fana-

tismo, contra a Violência, contra a Retrogradação, com 
que 

o

* fcspírito totalitário, cínico ou farisáico, 
pretende 

destruir o Es-

pi 
rito Cristão.

í^á, de todos os 
grandes 

homens, uma verdadeira e várias

falsas efigies. Justamente 
por 

não caberem dentro dos moldes

habituais, 
justamente 

por 
terem 

participado 
de lutas impie-

dosas e sofrido o louvor e o apôdo de 
partidários 

e adversá-

rios, é 
que 

sua figura não 
pode 

nunca apresentar-se à história

senão focalisada de modo antagônico e apresentando traços 
que

se contradizem. Enquanto vivos essa contradição é radical. Não

é 
possível 

acomodação alguma. Levam consigo, até a morte, a

tríplice visagein 
que 

a vida lhes empresta: a 
que 

os amigos

vêem, a 
que 

os inimigos traçam e a 
que julgam 

ter. E das três

Só é verdadeira... uma 
quarta. 

Pois só Deus sabe o 
que 

real-

mente sòrrios. So Ele dirá um dia, 
pela 

voz da 
posteridade 

e

t ssim ínesmò» de modo aproximado, 
— 

pois 
o nosso Retrato ver-

KOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944 53



408 A 
ORDEM

dadeiro só a Visão Beatífica revelará 
— 

o 
que 

há de verdadeiro

lios fragmentos de verdade de 
que 

é feita a imagem do homem

neste mundo. O tempo é a voz de Deus. Dele vão lentamente

emergindo os traços relativamente autênticos do 
que 

somos.

H,a, 
portanto, 

dos 
grandes 

homens, ao menos uma verda-

deira e várias falsas eligies. Dom Vital não 
podia 

escapar 
a

ésse fado universal. Sua vida foi uma luita contínua. E aqueles

que assim vivem redobram as razões da equivocidade 
das ima-

gens 
que 

deles tem o mundo.

Assim é 
que 

o 
grande 

Bispo, cujo centenário natalicio

âgoi a sc comemora, foi apresentado, 

por 
muitos, e nem sempre

os de fora, como sendo a 
própria 

expressão da truculência epis-

copai. Na farta messe literária e 
jornalística 

que 
a 

Questão

Religiosa despertou, 

por 
todo o Império, a 

paixão 
extravasou de

modo 
-alucinante. 

A imagem 
que 

ficou, no 
público 

em 
geral, 

do

Bispo de Olinda, foi a do homem intolerante e intratável, acas-

telado atrás dos seus 
privilégios, 

'brandindo 
o báculo como um

giádio, 
lançando anátemas como raios, 

querendo 
derruibar a

Coroa 
para 

a substituir 
por 

uma tiara, trocando a Constituição

pelo 
S>llabus e 

pretendendo 
varrer o liberalismo ãmbienjte 

por

uma onda de ultramontanismo 
inquisitorial, 

que 
faria o Brasil

retrogradar as fases mais sombrias do cáos medieval.

Esse é o falso Dom Vital. O verdadeiro não é a sua antí-

tese. O Bispo de Olinda não era apenas a figura da mansidão.

Ou antes, 
praticou a verdadeira mansuetude cristã, 

que 
não é

apenas a negação da cólera, mas a sua temperança. 
João de

S. Tomás nos diz 
que 

à mansuetude se opõem dois vícios, fru-

tos, como todos os erros, dos extremismos 
contraditórios, do ex-

cesso ou da deficiência. — 
UÀ 

mansuetude se opõem: 
por 

ex-

cesso a| imeundia e 
por deficiência um vicio sem nome especial

<sic), o das 
pessoas que 

são incapazes 
de cólera, embora ti-

\essem 
para 

isso motivo razoavel" 
(J de S. Tomás 

— 
Isagoge ad

Theologiam D. Thomae, II, illae, 

q. 
158). No 

passo da Suma em

que 
S. Tomás analisa êsse 

"vício 

sem nome", baseia-se êle numa

sentença de S. João Crisóstomo 
que 

diz: 

"Aquêle 

que 
não se

encolerisa 
quando tem razões 

para 
fazê-lo, 

peca. 
Pois a 

pa-

ciência desarrazoada é o berço de muitos vícios, 
promove 

a ne-

54 
—



*W*

DE DOM VITAL. A S. VITAL 409

gligência 
e 

provoca 
os maus e até os bons a 

procederem 
mal"

(Hom. 
XI, inMath.).

E Santo I ornas raciocina: 
44A 

cólera deve ser entendida de

dois modos. De um, como simples movimento da vontade, 
pelo

qual 
alguém impõe uma 

punição, 
não 

por paixão, 
mas em vir-

tude de um 
julgamento da razão. E assim, sem dúvida, a falta

de cólera é um 
pecado. Quando 

um homem se zanga com ra-

zao, sua cólera 
já 

não 
provem 

da 
paixão 

e 
por 

isso se diz 
que

ele 
julga, 

não se enraivece. Em ouitro sentido, a cólera é tirada

de um movimento do apetite sensível, 
que 

acompanha uma

paixão 
resultante de uma transmutação do corpo. Esse movi-

mento é uma seqüência necessária, ao homem, do movimento

de sua vontade, desde 
que 

o apetite mais baixo acompanha ne-

cessariamente o movimento do apetite mais alto, a menos 
que

haja um (^bsitáculo. Assim é 
que 

o movimento de cólera, no

apetite sensível, não 
pode 

faltar de todo, a menos 
que 

o movi-

mento da vonitade também falte ou seja franco. Daí ser tam-

bem um vício a falta da 
paixão 

da cólera, mesmo como falta de

movimento na vontade dirigida à 
punição pelo julgamento 

da

razão" 
(Sum. Theol. II, Ilae, 

q. 
158, art. 8).

Essa fina análise tomista da cólera, corrigida 
pela 

man-

sue tu de, nos dá uma 
perfeita 

idéia do temperamento de um ho-

mem como D. Vital, em sua verdadeira fisionomia. Não foi um

fraco, um apático, um oportunista, 
que 

se acomodasse a 
qual-

quer 
siituação, e confundisse a doçura e a mansidão do iCristo

com a conivência coim o mal. Por isso mesmo soube erguer-se

varonilmente -contra o erro, contra os 
poderosos, 

contra a ini-

quidade, 
sem temor do escândalo causado e 

particularmente 
das

ameaças recebidas e 
postas 

em 
prática. 

Mas, ao mesmo tempo,

jamais 
se deixou empolgar 

pela paixão, pela 
cólera apaixonada

que 
é um vício tão 

grande quanto 
aquele 

"vício 

sem nome" de

que 
nos líalam S. João 

'Crisóstomo, Santo Tomás e João de

Santo Tomás, e 
que 

é a ausência da cólera 
quando 

há motivos

de nos encolerisarmos. A mansuetude cristã não é um efemina-

mento. Não c um desfibramento do carater. E' apenas a edu-

cação da cólera, a afirmação de 
que 

o homem deve ser sempre

senhor e não escravo de suas 
paixões.

XOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944 55



410
A ORDEM

O verdadeiro Dom Vital não foi, 
portanto, 

o homem 
tru-

culento como o 
pintam os seus adversários e como, 

por 
vezes,

deixam entender alguns dos seus 
próprios partidários. Foi, ao

contrário, o 
perfeito 

filho de S. Francisco. Ao mesmo tempo

<heio 
de humildade, 

de 
pobreza, 

de renúncia, mas também in-

flexível na reação contra o êrro, contra a injustiça, contra a ini-

quidade. 
Foi, 

por 
isso mesmo, um verdadeiro exemplo de cris-

tão. Nele se conjugam, harmoniosamente, 
virtudes 

que 
o espí-

rito do mundo apresenta como contraditórias: a energia e a

mansidão, a firmeza e a renúncia, a inflexibilidade 
e a 

prudên-

cia, o espírito de ação e o espíriito monástico, 
de silêncio e de

oração. Conta-se 

que passava 
horas esquecidas rezando, alheio

a tudo e a todos, a tal 
ponto 

que 
os coroinhas se divertiam em

ailirar, no bom frade, bolinhas de 
papel que 

iam ficando 

pre-

gadas 
em seu hábito, sem 

que 
êle nem desse 

pela 
coisa, en-

quanto mergulhava 
em oração, deante do Santíssimo.

Foi Bispo contra a vontade. Defendeu-se, 

quanto pôde,

contra a indicação da Santa Sé. Mas 
quando não houve outro

remédio, 
ifoi Bispo de verdade, inteiramente 

devotado 
ao seu

niunus 
pastoral, 

sem olhar a 
quaisquer interesses e conselhos

de ordem subalterna 
ou utilitária. Sempre, 

porem, 
extrema-

mente 'cuidadoso 
e sereno. Nunca 

partiu 
dele uma só 

provo-

cação. Aguardou 
qúanto 

pôde. 
Tolerou 

quanto 
pôde. 

Adiou

qualquer solução mais forte enquanto 
foi 

possível 
e 

procurou

irazer as Irmandades 
rebeldes à obediência 

por 
meios suasórios.

So 
quando exgotou todos os meios 

pacíficos, como mandam as

escrituras, 
e 

que 
se dispoz a empregar 

as 
punições 

de ordem

canônica.

Durante 
o 

processo, seu comportamento 
nunca foi o de utm

impulsivo. 
Exatamente 

o oposto. Sempre sereno, sempre su-

perior, 
sempre conservando 

uma calma inalterave! 
no meio dos

acontecimentos 
catastróficos 

que 
abalavam 

todo o Império e

toda a Igreja no Brasil, como só era 
possível a 

quem 
realmente

vive uma vida de absoluto 
domínio 

de toda impulsividade in-

ferior.

O retrato de I)om Vital, 
portanto, como um impulsivo, um

apaixonado, 
um reacionário 

ultramontano, 
é tudo 

quanto 
há de

56 
—



I>E DOM VITAL A S.* VITAL ?

mais contraditório 
com a verdade histórica e 

psicológica. 
Bra-

vura e mansuetude foram as duas 
grandes virtudes desse varão

realmente apostólico, exemplo 

perfeito 
da alma cris;tã 

que pode

compor, em 
perfeita 

harmonia, virtudes 
que o inundo 

geral-

mente dissocia, fazendo da bravura uma expressão da violência

arbitrária e da mansuetude uma ataraxia impotente.

Não é 
pois 

o Dom Vital truculento, dos falsos retratos, 
que

devemos colocar nu-mia das culminancias da nossa história es-

piritual 
e temporal mias o verdadeiro Dom Vital, síntese in-

comparavel de virtudes do coração manso, do carater firme e

da inteligência lúcida, reunidas num equilíbrio humano real-

mente sobrenatural.

Mentem, 
pois, 

seus adversários, 

quando 
nos apresentam

Dom Vital como um Bispo truculento, 
que 

relê com delícias o

Syllabus" mas sente no Sermão da Montanha um relento sus-

peito. 
E brande o báculo comio um chicote. A história nos

mostra, ao contrário, o 
grande 

Bispo, como a expressão mais

pura 
do autêntico espírito 

Ifraneiscano. Não de um francisca-

nismo de legenda, 
para 

uso de uma literatura moralista e con-

vencional, ou de um estetismo dessorado e 
pedante. 

Mas do

verdadeiro espírito de S. Francisco de Assis. Dom Vital estava

impregnado muito mais do ânimo de sacrifício 
que 

da sêde de

condenação. Foi arrastado à luta 
que jamais 

provocou, 
mas de

que 
também 

jamais 
desertou, 

por 
adversários realmente impie-

dosos e sedentos de destruição. E deixou-nos acima de tudo o

exemplo de 
quem 

não vacilou um momento entre a servidão

confortável e a liberdade asperamente conquistada e 
por 

esta

fez alegremente a imolação da sua 
própria 

liberdade 
pessoal.

Por todos êsses motivos e 
por 

tudo mais 
que 

só a Sabedo-

ria Divina 
pode 

saber é 
que 

de toda 
parte 

sobem as orações dos

fiéis 
para que 

o escasso hagiológio americano venha a enrique-

oer-se, em breve, como mais essa 
palma 

de martírio e 
possamos

ainda um dia 
pedir, pela 

liberdade da Igreja, neste trágico mun-

do de fanatisunos contraditórios em 
que 

vivemos ,não apenas a

Dom Vital de Olinda mas efetivamente a São Vital do Brasil.

27 de Novembro de 1944.

NOVEMBRO - 
DEZEMBIIO, 1944 — 

57



Dom 
Vital 

- 

"Homem 

de espanto"^

LUIS SUCUPIRA

"Homem 

de espanto" Iforam as 
palavras 

que 
a 

presciência

materna, instintivamente natural, encontrou 

para 
explicar as

atitudes, 
já 

desde a infância assombrosas, do 
pequeno 

Antônio

Gonçalves, nascido em 27 de novemíbro de 1844, na 
povoação 

de

Pedras de Fogo, naquele tempo encravada em Pernambuco 
e

boje fazendo 
parte 

do (território da Paraíba.

O menino 
já 

era homem de espanto, 
para 

os seus mais ín-

timos, o homem haveria de espantar não só a sua 
gente, o seu

país, 
mas o mundo inteiro.

Na verdade, Antônio Gonçalves de Oliveira começou a mos-

irar desde os 
primeiros anos as suas 

qualidades mestras, o seu

carater inteiriço, o seu apego à verdade e o seu amor à 
justiça.

Se, 
paia 

coibir o erro, tornar o bem respeitado, fosse 
preciso

ii contra o seu 
próprio sangue, contra os seus 

próprios 
supe-

iiores, nada o faria recuar nem tomar caminhos tortuosos. Re-

tiiíneo como as 
palmeiras 

imperiais, como a 
palmeira 

resistiu

ao vendaval das 
paixões 

e as tempestades do ódio ou da inveja.

JL a 
prova 

temo-la desde a sua meninice, ao vê-lo enfrentar, de

cacete na mão, o lio rabujento, 
que 

maltratava sem dó uma es-

cravinha, 
por 

motivo insignificante. 
Em 

plena 
era escravista,

quando 
a servidão humana estava amparada 

pelo 
Estado e acei-

ita como instituição legal inatacavel, o menino Antônio Gonçal-

ves repelia assim um falso direito de 
propriedade, 

elevando,

num 
protesto 

inesperado 

para 
a sua idade, mas significativo dos

seus sentimentos, ao seu 
justo logar a 

personalidade humana e

prestando 
à liberdade de consciência 

esse culto de 
que, 

mais

O Palestra lida na Capa Juvenal Galeno de Fortaleza, Ceará.

—

m



"wm vil AL — «HOMEM 

DE ESPANTO" .413

tarde, haveria de ser o supremo defensor, a 
ponto 

de merecer

o título de Atanásio 
Brasileiro.

Quando teve de escolher 
a direção a seguir na vida, Antônio

Gonçalves ainda se mostra o homem 
de espanto. Rico, vivendo

num meio em 
que 

a facilidade 
material lhe 

propiciava uma exis-

têrocia desafogada e licitamente 
confortável, 

tendo a 
prestigiar-

ihe o nome ancestrais 
de 

posição 
elevadíssima e nobreza a mais

pura, 
descendente, 

em linha reta, de I>uarte Coelho Albuquer-

que, 
marquês de Basta e Conde de Pernambuco, 

o adolescente

pensou 
no burel de um capuchinho e 

para 
mositrar a decisão

cm 
que 

se mantinha, abandona tudo e vai recolher-se anônimo

e só a úmido e sombrio convento da rua de La Santé, em Paris,

onde tem 
que 

enjfrentar não só a natureza ingrata e o clima im-

piedoso, 
mas a má vontade, os caprichos de seus superiores.

Parece 

que 
(N;osso Senhor, afim de 

provar 
em definitivo os

que 
desejam segui-lo com a sua 'Cruz, semeia 

pelo 
»caminho 

as

pedras 
e os urzedos de certos superiores de congregações reli-

giOsas. 
Isso acontece, 

quasi 
normalmente, com os 

grandes 
san-

tos. Aí vemos uma Teresa de Lisieux, 
perseguida pelas 

imiper-

iinências da mestra de noviças, o 
que justamente a fez subir

mais na 
graça 

de Deus e na 
gratidão dos homens. Aí temos,

igualmente, o nosso Antônio Gonçalves, obrigado até a afastar-

se do calor da lareira e a limpar imaginárias teias de aranha,

para 
demonstrar o seu amor à vocação abraçada e o seu res-

peito 
à santa Obediência. Disso resultou a laringite 

que 
o 

per-

seguiu em toda a sua curta existência, mas isso o elevou 
pe-

rante mestres e condiscípulos, a 
ponto 

de vencer todas as hos-

tilidades e dominar mesmo o sentimento de repulsa 
que 

existia

para com ele, 
por 

causa da sua fragilidade física. Diante dessa

fragilidade física, dizia o 
padre 

mestre de noviços 
que 

ele não

daria 
para 

nada, não chegaria ao sacerdócio e não 
passaria 

de

inm sofredor.

Numa só dessas expressões 
profetizou 

o 
padre 

mestre. Aque-

le 
jovem 

alto, magro, doentio, seria um dos luminares da Igreja,

seria não só sacerdote mas bispo, 
porem 

haveria de chegar a

esse fastígio, a essa nomeada, a essa admiração de 
pôsteres 

e

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1044 59



414
A ORDEM

coévos no meio do sofrimento moral e 
perseguido 

sempre 
pelas

dores (físicas.

Desde 15 de agosto de 1863 Antônio Gonçalves 
passou 

a

ser conhecido 
pelo 

nome 
que 

o imortalizou: frei Vital Maria

de Oliveira. Em 19 de outubro de 1864 fazia ele a sua 
profissão

religiosa. Mas Nosso Senhor continuava a 
prová-lo, para 

mos-

trar ao mundo a tempera daquele sen filho dileto. A saúde de

frei Vital dia a dia 
peorava. 

O clima de Paris não deixava de

perseguir 
o 

jovem 
religioso. Houveram de mandá-lo a Per-

pignan, 
no sul da França, onde o ar é mais doce e mais seco.

Ainda assim, a doença não o deixava. Poi 
quando 

novamente

se manifestou 
perante 

o imundo o 

uhomem 

de espanto". Apre-

sentaram-lhe o dilema: ou deixar a Ordem ou arriscar-se a

morrer. Ele respondeu 
prontamente que 

desejava apenas viver

e morrer na Ordem. Era essa, talvez, a 
palavra 

decisiva 
que

Jesus reclamava de seu eleito, 
pois, 

apesar de todos os 
prognós-

ticos em contrário, frei Vital não morreu e não saiu da Ordem,

vindo a ser, depois, na expressão de um seu biógrafo, uma das

mais 
puras glórias 

dos Frades Menores Capuchinhos no sé-

culo XIX.

Aos dezenove anos, aquele 
jovem 

de aspecto franzino se

fazia notado 
pela 

sua 
piedade 

e o seu confessor, frei Apolinário,

£'ponta-o como superior a todos os homens 
que 

o cercavam e a

todos os acontecimentos 
que 

o atingiam. Aos 24 anos, em 2 de

agosto de 1868, recebia o Sacramento da Ordem, 
que 

o estabe-

lecia sacerdus in aeternum e em 24 de outubro embarcava 
para

o Brasil. O Apóstolo era mandado ao campo das suas atividades

e iria encontrar o ambiente em 
que 

deveria 
justificar plena-

mente o epiteto recebido de sua mãe 
— 

homem de espanto.

No dia 3 de abril de 1869 chegava à cidade de São Paulo

e apresentava-se ao reitor do Seminário, de 
que 

ia ser 
professor,

um 
jovem 

frade, de alto 
porte, 

bela 
presença 

e rosto 
pálido,

aparentando um estado de saúde 
pouco 

lisongeiro, a tal 
ponto

que 
os 

padres que 
o receberam se (perguntavam se deviam con-

siderar o recemohegado como um 
professor 

ou como um rnori-

bundo. Era sempre o homem de espanto, 
porque, 

dentro em

i

pouco, graças 
ao clima e aos remédios, admiravam os 

paulistas

i>0 
—



DOM VITAL — "HOMEM 

DE ESPANTO" 415

nao apenas o competente 

professor 
<]e filosofia, mas o 

pregador

elefante, dt voz clara e linguagem 

primorosa, imaginoso e

emotivo.

Segundo o testemunho 
de um seu contemporâneo, 

frei Vital

tra um homem de 
grande elevação de 

pensamento 
e um apaixo-

nado intransigente 
da verdade. Podia alguém 

julgá-lo 
enga-

nado, mas ninguém 
podia 

acusá-lo de transigir com seus 
prin-

cípios, 
que, pelo 

contrário, seguia com inflexibilidade. 
Quando

pregava, 
sua estatura imponente, sua voz simpática e doce,

atraiam desde o 
primeiro 

instante; depois, conquistava com as

suas outras 
qualidades: a apresentação literária dos assuntos

e a consideração 

pelo 
seu auditório.

Apesar de sua 
pouca 

idade, era um emérito conhecedor da

alma humana. Como 
que 

tinha o dom de ler nas consciências,

i or isso dificilmente o ludibriavam. A doença tornou-o sensível

aos sofrimentos alheios, daí uma afaibilidade 

por 
ventura ex-

cessiva se não fosse controlada constantemente. Algumas vezes

essa delicadeza chegou a ser mal interpretada, especialmente

pelas 
mulheres, o 

que 
o levava a injfrigir as regras da 

polidez

mundana, linha unia dignidade toda natural, uma espontânea

majestade na apresentação 
que 

o tornavam respeitado e respei-

iavel à 
primeira 

vista. Filho de São Francisco não 
prezava 

o

fausto mas sabia manter-se na elevada 
posição 

a 
que 

depois as-

oendeu. .Sem deixar de ser simples, 
jamais caiu na vulgaridade.

Apesar de ter atingido a 
plenitude 

do sacerdócio, nunca

deixou de cumprir os rígidos 
preceitos 

de sua 
'Ordem. 

Meditava

longas horas com a face no chão, dormia sobre uma esteira,

usava do cilício e três vezes 
por 

semana flagelava-se com disci-

plinas 
de 

pontas 
de ferro.

Dois anos após seu magistério e seu ministério em São

Paulo, recebia frei Vital a seguinte carta, com data de 29 de

maio de 1871, assinada 
pelo 

ministro do Interior, João Correia

de Oliveira: 

"Sua 

Majestade o Imperador, tendo em vista os

méritos e as virtudes reunidos na 
pessoa 

de Vossa Senhoria,

decidimos, 

por 
decrelo de 21 do mês corrente, nomear-vos bispo

de Olinda, 
que 

acaba de vagar-se com o falecimento 
de D. Fran-

cisco Cardoso Aires. Fazendo-vos esta comunicação, esperamos

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944



416 A ORDEM

uma 
pronta 

resposta, afim de 
poder 

expedir em tempo opor-

luno, 
pelo 

ministério do .Interior, a carta de apresentação. Deus

guarde 
Vossa Senhoria".

Era de espantar, realmente. 
Que 

motivos haviam levado o

Governo a escolher 
para 

a 
grande 

diocese de Olinda, 
que 

então

áÊk

compreendia as 
províncias 

de Pernambuco, 
'Paraíba, Rio Gran-

de do Norte, Alagoas e Sergipe, aquele moço capuchinho, 
que

ainda não itinha completado os 27 anos e 
que 

não 
passava 

de

humilde frade sem história e sem renome. O espanto não foi

só do agraciado, mas dos brasileiros e mesmo do 
papa gloriosa-

mente reinante, o 
grande 

Pio Nono.

Frei Vital 
julgou-se 

indigno do cargo e 
pediu 

conselhos ao

seu Superior e a frei Caetano de Messina, 
grande pregador 

<fran-

ciscano. Ambos foram de 
parecer que 

devia aceitar, achando

que 
se tratava de fato 

providencial. 
Mas o Papa relutava em

aceder à indicação 
governamental. 

Naquele tempo as relações

entre o Brasil e a Santa Sé eram regidas 
por 

uma 
-Concordata

assinada em 17>81 
pela 

rainha Maria :I e Pio VI. Os bispos, eram

indicados 
pelo 

Governo, mas nomeados 
pelo 

Santo Padre. Já

uma vez, 
quando 

regente o 
padre 

Feijó, chegou este a romper

as relações diplomáticas coan o Vaticano, 
porque 

o Papa não

aceitou a indicação, 
para 

bispo do Rio de Janeiro, de um sa-

cerdote 
que 

se manifestara a favor do casamento dos clérigos,

idéia 
por que 

muito se bateu o referido 
padre 

Feijó.

No caso de frei Vital, receiava Pio IX a 
juventude 

excessi-

va do candidato. Depois, havia certos murmúrios em torno da

escolha do Governo, cujo 
presidente, 

o Visconde do Rio Branco,

era 
grão-mestre 

da Maçonaria. O último bispo de Olinda, D. Fran-

cisco Cardoso Aires, falecera misteriosamente. Dizia-se 
que 

nessa

morte se achavam implicados os maçons do Recife, ao 
quais

se tentara opor o falecido Antístite. Assim, a nomeação de frei

Vital era uni meio de evitar complicações, confiada 
que 

estava

a Maçonaria na 
pouca 

experiência do 
jovem prelado 

e nas suas

ligações de 
parentesco, 

embora afastado, com alguns dos admi-

:iistradores locais.

O 
povo 

também se deixava levar 
por 

esses boatos e via no



DOM VITAL — "HOMEM 

DE ESPANTO» 417

biçpo indicado, 

pelo 
fato de não lhe conhecer 

outros títulos, 
um

mero candidato 
da maçonaria.

As informações 
de ,,ue necessitava 

o Papa consumiram

"npo a sei obtidas e, 

por 
isso, foi somente 

em 21 <]e dezembro

de 871 
que 

Pio IX 

preconizou frei Vital 
(Maria de Oliveira

hispo de Olinda. 
Satisfi/pr-un • r^ausiizeram 

tanto as inforinaçoes 
colhidas,

que 
o Santo Padre, a 22 de 

janeiro.de 1872 mandava ao novo

Pastor um Breve no 

qual 
dizia 

que 
Deus, apesar da sua 

pouca
Idade o chamara ao alto cargo do Episcopado. 

E, continuava

textualmente o Sucessor 
de Pedro: 

"Os 

acentos da vossa fé

para 
«0111 a Igreja e a Santa Sc, vossa dòr á vista da 

guerra

abominavel feita a ambos, vossa vontade 
de lhe 

permanecer

seimpre fiel e lutar 

por 
elas, tudo vos mostra disposto a tra-

balhar com ardor 
pela 

causa de Deus, 
graças à força com 

que

ele vos cobre".

No dia 24 <le maio de 1872 tomava D. Vital 

posse 
da sua

Diocese, 
que 

o recebeu engalanada e feliz. Nessa mesma data

cruzava seu caminho, no 
porto 

do Recife, o bispo do Pai-á,

d. Antônio de Macedo Costa. Não só os caminhos se cruzaram,

mas os corações itambém e os dois 
grandes bispos, 

que 
iriam

encher de 
grandeza e fulgor a história da Igreja no Brasil, se-

lavam 

para 
sempre uma amizade 

que 
mais aumentou nas horas

de martírio e nos dias de heroísmo.

Não decorreu muito e as baterias maçômcas se descobri-

ram contra o 
jovem 

prelado. 
Sua 

primeira 
Carta Pastoral fôra

uma decepção 
para 

os tripingados. O menino era-o apenas apa-

íenteinenie. 
Naquele 

jovem de aspecto manso vibrava uma

energia e uma força disposta a todos os sacrifícios. 
Era o 

"ho-

niem de espanto" a afirmar-se como sempre. E os 
jornais da

Maçonaria, 
"A 

Família Universal" e o 

"Labarum" 

passaram 
a

defender os católicos da diocese de Olinda contra o 
jesuíta, o

ultramontano, 
o homem 

perigoso, 
monge ainda apegado 

à in-

quisição, ameaça visivel 
para 

o 
poder 

civil.

A luta iria 
passar 

das 
palavras 

aos atos. Um mês apenas

estava D. Vital na direção da Diocese, 
quando 

começaram 
as

escaramuças. 
Os maçons anunciaram a celebração de uma

missa 
para 

festejar o aniversário da fundação de uma loja.

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 194-1

— 
Ü3



418

%

A ORDEM

D. Vital, em circular ao seu elero, 
proibiu-o 

<le funcionar em

tais cerimônias. Os maçons tiveram a sua 
primeira 

derrota.

Não houve um só 
padre que 

celebrasse o Sagrado Oficio. Em 3

de 
julho, 

tentaram novo 
golpe. 

Morrera um tripingado. A ma-

çonaria 
anunciou missa de sétimo dia, com a noita de 

que 
os

maçons conupareceriam 
icom as suas insígnias. Nova derrota.

Nem mesmo fora do Recife acharam 
padre 

a atendê-los. O 
jo-

vem Bispo mostrava-se à altura do 
que prometera 

certa vez em

Toulouse, 
quando 

afirmara que, 
se algum dia lhe impusesse

Deus o munus episcopal 

"arrancaria 
a máscara a essa sociedade

mallfeitora".

Começam dai 
por 

diante a aparecer na sua verdadeira 
po-

sição a maçonaria e D. Vital. Aquela, como inimiga da Igreja,

do Papa, dos Bispos e dos 
padres. 

Este como o homem de es-

panto, 
e 

"Atanásio 

Brasileiro", 
que 

sozinho, enfrentou um

clero medroso, um 
governo 

sectário, um imperador maquiavé-

lieo, unia 
justiça 

vesga, um inimigo implacavel, as tortuosida-

des de uma diplomacia desleal e até Pio IX 
prevenido 

contra ele.

À 
primeira 

vista é de admirar 
que 

o simples 
gesto 

de um

bispo, reclamando de alguns membros de confrarias ou irman-

dades decidir-se entre a disciplina da Igreja ou a submissão à

Maçonaria, tenha arrastado o Brasil inteiro a um dos mais lú-

cidos e expressivos movimientos de consciência, conhecido 
pelo

nome de 

"Questão 

Religiosa". Na verdade, 
para quem 

está

acostumado a raciocinar e a ver do alto, ninguém é obrigado a

pertencer 
a uma confraria religiosa. Mas, desde 

que 
dela 

queira

fazer 
parte 

é indiscutível a obediência à autoridade máxima

dessa associação, 
que 

é o Bispo. Deixar de reconhecer isso, é

ou indescupavel ignorância ou criminosa má-fé. Os maçons não

ignoravam 
que 

existia indisfarçavel incompatibilidade entre a

Igreja e a seita. Desde Clemente XI1I1, em 1728, foram excomun-

gados 
os chamados 

"filhos 

da viuva". Excomunhão, 
quer 

dizer

fora da comunhão religiosa, incapacidade de 
pertencer 

ao re-

banho de 
que 

Pedro é o Vigário. Pio IX chamou a Maçonaria

de 

"velha 

peste que 
a Igreja condenou". Assim, não se com-

preende que 
um miaçon 

pretenda 
a um só tempo ser fiel à sua

loja e fiel à Igreja de 
'Cristo. 

Para eles foram as 
palavras 

de

64 
—



DOM VITAL — 'HOMEM 

DE ESPANTO*
4 1 íl

Jesus: não se iMKie servir a rir vi ^ cPnhArfl. ma (1(>IS stniioies. 
Mas acontece 

que 
as

irmandades, no Brasil, 
desde as eras coloniais, e especialmente

após o uamigerado 
marquês de Pombal, tinham 

açambarcado e

dirigiam ostensivamente 
as atividades 

materiais 
do culto. As

igrejas lhes 
pertenciam, e, assim, estavam 

padres 
e bispos su-

.feitos 
as mesas administrativas 

dessas irmandades

Quem privou 
de 

perto 
com essas organizações 

que 
fun-

cionam como verdadeiros 

quistos 
na disciplina eclesiástica c (pie

pode 
avaliar como são elas 

perniciosas à atuação espiritual da

Igreja. No Rio de Janeiro ainda hoje elas exercem sua ação de-

letéria nas famosas irmandades 
da Candeiaria, 

São Francisco

de Paula, São Francisco da Penitência, São Jorge, etc..

Nelas a diretoria é composta de homens sem convicções

religiosas, 
que 

transformam 
o templo em balcão e vendem os

atos do culto a bom 
preço. 

Os 
que 

ignoram tais manobras, es-

eandalizam-se, 

porque 
na Candelaria ou em São Francisco de

Paula cobram contos de réis 
por 

uma missa solene, e saem a

condenar a 
ganância dos 

padres, que 
fazem do altar um ne-

gócio. 
Pobres 

padres que 
de tantos milhares de cruzeiros vêem

apenas a magra espórtula regularmente estabelecida.

Quando da Constituinte de 1934, os católicos apresenta-

iam uma emenda em 
que 

mandavam fossem tais irmandades

regidas 

pela 
disciplina religiosa a 

que pertencessem. 
Seria o

meio de submeter as eleições à aprovação canônica. Mas o tra-

balho contra a medida foi dos mais tenazes, e, triste é dizè-lo,

caiu a mesma apenas 
por 

um voto, 
graças à ausência injusti-

ficada de um membro da bancada católica do Ceará.

Mas, voltando à 

"Questão 

Religiosa", é de ver 
que 

estan-

do as atividades materiais do culto nas mãos das irmandades

e estando as irmandades nas mãos da Maçonaria, ferir as ir-

manades era ferir a Maçonaria. E, daí, a 
grande 

repercussão

de um mero incidente de disciplina religiosa interna.

Ferir a maçonaria, no Brasil, era ferir o 
próprio governo.

Era atingir mesmo o imperador. Era desencadear a tempes-

tade 
que 

de há muito se vinha formando. Segundo o 

"Correio

Paulistano", o 

"homem 

de São Cristovam" trazia de sua iil-

tima viagem à Europa a encomenda de acabar com o ultra-

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 194 »

65



A ORDEM

inomanisino no Brasil. () ministério era composto de muitos

maçons. O Conselho de Estado igualmente. E ninguém ignora

que 
a Maçonaria obriga, sob 

juramento, 
ao cumprimento 

de

suas decisões. No caso, a decisão era atacar a Igreja, fazendo-se

eco 
principal 

dessa 
prancha 

o (famoso Ganganelii, 
que 

não era

outro senão o conselheiro de Estado Joaquim Saldanha Ma-

rinho. Para esse 
grão 

mestre da seita, a Igreja de Roma era

"um 

oceano de Turpitudes", o Papa, eardiais, bispos e 
padres

n^o 
passavam 

de hienas, 
panteras, 

lobos, ursos, 
porcos, 

crá-

pulas, 
assassinos, leprosos, inieendiàrios, corruptores, seres

imundos e imorais, diabos negros, etc.. O sisudo 

"Jornal 

do

Comércio" sob controle maçônico não se 
pejava de estampar

as seguintes 

palavras: 

"Foi 

ao apósitolo Pedro 
que 

o mundo

deveu essa calamidade 

que 
se chama o Papa".

D. Vital não se impressionou com toda essa algaravia e

com todas as ameaças 
que 

llie laziani inclusive o ministro do

interior, Conselheiro João Alfredo, 
igualmente inaçon, em

carta de 15 de fevereiro 
de 1873, 

quando 
lhe escrevia textual-

mente: 

"Não 

sei até 
que ponto poderei 

abster-me da interven-

çao que 
me 

pedem 
e 

que 
os fatos 

podem 
tornar indispensável

e urgente".

Quem 
pedia 

essa intervenção? 

Que 
fatos levariam o 

go-

verno a uma ação contra um Bispo? Segredos da Maçonaria.

Mas D. Vital respondeu 
imediatamente, 

e com 
que 

altivez

respeitosa, 
com 

que 
segurança 

de 
princípios, 

com 
que 

energia

de redação! 
Nessa carta, diz o Atanásio Brasileiro: 

"Tivesse

eu oitenta anos e alguns dias mais de vida, não trairia os de-

veies de minha augusta 
missão, tanto mais 

quanto esta obri-

gaçao é muito mais 
premente 

pois 
tenho ainda um 

grande 
ca-

alinho, talvez, a 
percorrer. Que terrível 

perspectiva, Excelên-

cia, nao seria a de um longo episcopado, 
vergonhoso e crimi-

iioso, 
porque 

fraco e covarde!

Custa me acreditar 

que 
a mão 

que 
há alguns meses assi-

nou minha 
indicação se decida a assinar hoje decisões dc

guerra contra 
min,. Se tal eventualidade 

tiver de ocorrer, ro-

gari 
a a \. Excia., na 

qualidade de amigo, 

preparar desde 
já

um decreto de exílio ou Hp n..;onnou üe 
prisão, 

porque o apoio 

prestado 
à

G t —



DOM VITAL — -HOMEM 

1>E ESPANTO" 421

Maçonaria 
pelo governo imperial 

nâo me fará, absolutamente,

recuar imi 
passo".

Eis aí bem traçado 
o carater do 

"homem 

<le espanto".

Nem as considerações 
dos 

poderosos, nem a amizade, nem as

ameaças 
quebravam sua linha de conduta.

João Alfredo foi da ameaça aos fatos. Prendeu 
o Bispo.

I.ntregou-o aos seus fidagais inimigos. O Tribunal 

que 
o 

jul-

gou 
estava 

às ordens da Maçonaria. — 
Por isso um Bispo foi

condenado à 
pena 

iinaxima de insubordinação.

Mas a opinião 

pública não se deixava iludir. Era 
preciso

obter uma 
'tórmula 

de apaziguar os ânimos, 

pois 
os olhos do

ppvo 
(pomeçavain, a abrir-se. Não se compreendia 

que 
se Jan-

çasse 
a ferros um Bispo só 

porque 
havia mandado afastar do

seio da Igreja homens 
que 

faziam 
questão de ser excomun-

gados.

Foi então 
que 

surgiu a idéia de mandar a Roma o Barão

de Penedo, cjijç 
passava por 

ótimo diplomata. Penedo, 
porem,

não era senão um instrumento apaixonado 
por 

uma causa in-

grata. Por isso não se 
pejou 

de mentir ao Papa e memtir ao

Brasil. Sua missão é a mais deplorável manifestação de diplo-

macia fracassada. Apresentou a 
pessoa 

de D. Vital ao Papa

e à chancelaria da Santa Sé como um desassisado, um homen-

zinho brigador, um teimoso de força maior, 
que, para 

se fazer

notado seria capaz de excomungar o Imperador. E, daí as ex-

pressões 
de Pio IX, se não for invenção de Penedo: 

"Che 

vo-

lete. E' una testa calda!" D. Vital um cabeça 
quente. 

E foi

daí 
que principiou 

Pio IX a não olhar com bons olhos o 
grande

bispo. Cabeça 
quente. 

Menino turburlento. Jovem inexperiente.

;Mas 
I). Viital não se deixava dominar 

pelo 
desânimo. Mes-

mo diante da -carta 
do cardial Anlonelli, em 

que 
dizia 

que 

"Sua

Santidade 
não 

podia 
aprovar absolutamente os meios 

por 
ele

empregados 

para 
chegar ao fim 

proposto", 
isto é, afastar do

íebanho 
ua 

peste perigosa 
da Maçonaria", não trepidou em

manter a mesma atitude., Não 
publicou 

a carta, apesar de to-

das as exigências do Interniincio, do Governo o até do Aree-

Inspo 
do Rio de Janeiro.

Preferiu voltar ao Papa, esclarecer inteiramente o Sumo

-V O VEM B RO 
- 

DEZ EM mio, 1 944 c;



"2 A 
ORDEM

Pontüfice, e, depois de alguns anos, em 29 de abril de 1870, re-

cebeu das mãos de Pio IX, 
que 

o abraçou comovida mente, a

encíclica Exortae, em 
que 

aprovava todos os atos de 1). Vital

<* D. Maicedo Costa.

No entanto, 
quando poderia 

regressar triunfante ao Brasil,

e receber todas as homenagens que 
lhe estavam 

preparadas,

D. Vital novamente enche a todos de espanto, renunciando à

sua Diocese. Pio IX recusa-se a deferir-lhe a 
pretenção. 

Su-

cede-o Leão XIII, 
que 

também não lhe 
quer 

tirar o 
governo

episcopal. Nesse Ínterim, as conseqüências de uma atroz mo-

lestia, 
que 

apresentava todos os sinais de um envenenamento

prolongado, 
levaram 

prematuramente 
ao túmulo o 

grande

Bispo, 
que 

falecia aos 34 anos de idade, longe da terra 
que

lanto amou e do rebanho 
que 

defendeu com toda a força do

seu espírito 
privilegiado.

Festejando o centenário de D. Vital, os católicos brasi-

leiros teem aproveitado a oportunidade 
para 

uma submissão

. *

reiteradamente decidida à doutrina da Igreja, no tocante à dis-

ciplina hierárquica. E a Ação Católica, fruto das mais felizes

inspirações do Papado, 
quer 

apresentar aos seus membros

esse 
grande 

modelo de resistência ao mal organizado e de de-

votaniento, até o sacrifício da liberdade e da vida, 
pela 

salva-

ção 
das almas 

que 
lhe foram confiadas.

D. Vital é o marco mais elevado da história religiosa no

Brasil. Ele foi, na verdade, o !fim e o 
princípio 

de uma era.

Sofreu 
pela 

causa 
que 

defendia, mas o sofrimento é o melhor

meio de lazer triunfar a Cruz de Cristo. Já dizia Tertuliano

que 
o sangue dos mártires é sementeira de cristãos. O martí-

rio desse 
jovem 

Bispo, levado à irrisão dos homens 
pela glória

de Cristo, despertou nos católicos brasileiros o sentido das

suas responsabilidades 
perante 

Deus e 
perante 

César. E 
por-

que 
César teimou em colocar-se acima de Deus, a catástrofe

levou-o no roldão dos acontecimentos.

Aquela mão 
que pediu 

a Justiça de Deus na voz da His-

tória viu cair sobre si e sobre os seus o 
peso 

do castigo desíti-

nado aos 
que 

tocam nos Cristos do mesmo Deus.

O 15 de novembro de 1889, inexplicável aos 
próprios 

que

68 
—.



DOM VITAL — "HOMEM 

DE ESPANTO" 4 2.1

o 
precipitaram, 

foi uma conseqüência lógica e fatal das ini-

quas pretensões 
do trono sobre o altar. O trono 

passou. 
Ruiu

como uma cousa 
podre. 

O altar ficou. Permanece cada vez

mais elevado, na majestade dos seus bispos, na dignidade dos

seus 
padres, 

na obediência esclarecida dos seus fiéis^

O martírio de D. Vital foi a chama cjue levou os corações

dos catoMcos brasileiros à 
'té 

viva <jue hoje tanto nos enoíbrece

e 
que 

está 
produzindo 

essa unidade na fé, 
que 

é o mais belo

paradigma 
de um 

povo 
santo.

EDITORA 
VOZES 

LTDA-

Matriz: Rua Nunes Machado, 205 — 
Petrópolis, R. J,

Filiais: Rio — 
Rua da Quitanda, 26-2.°

S. Paulo — 
Rua Senador Fedjó, 168

NOVIDADES SAÍDAS DO PRELO :

D. José Gaspar. Biografia-Depoimento, 
por Tavares

Pinhão. 292 
pgs. 40 gravuras sôbre papel 

"couché''

Sei Tocar. Método 
para aprender harmônio e órgão e

tocar nos atos litúrgicos da Igreja, 
por Fr. Pedro

Sinzig O. F. M. 88 pgs

Palavras de Y ida Eterna. Pequenas Práticas 
para os

domingos e dias de festa, por Mons. José Quin-

dere. 296 pgs

Chispas e Faíscas. Coletânea de artigos de atualidade,

por Fr. Benvindo Destéfani O. F. M. 208 pgs.

Lectura Castellana. Trozos selectos, en prosa y verso,

sacados de los mejores escritores espanoles e his-

pano-americanos para los colégios brasilenos. No-

ções de História da Literatura Espanhola. Tudo de

acôrdo com o prpgrama oficial. Por Fr. Sebastião

Neiva O. F. 

Maestros Célebres. Coleção de peças para órgão ou

harmônio 
para uso litúrgico e estudo, escolhidas e

anotadas, 
por Mário Lucena. 100 pgs

Sombras e Luz. Casos e narrativas, 
por Maria de

Marim. Marques. 88 pgs

O Livro do Estevão, pçr Walda Paixão. Com ilus-

trações 
(para os petizes)

PELO CORREIO MAIS O PORTE

Cr$ 30,00

Cr$ 60,00

Cr$ 17,00

Cr$ 10,00

Cr? 8,00

CrS 60,00

Cr$ 4,50

Cr$ 4,50

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944 — 

69



[

Paraibano? Sim, 
paraibano

CÔNEC.O M. TOBIAS

9

(Especial 
para 

.4 Ordem)

De 
que 

se trata? Alguma 
questão 

de 
gramática 

ou filologia?

Quer-se, 
acaso, saber-se a 

gênese, 
a estrutura 

gráfica 
ou 

pro-

sódica de unia 
palavra?

Não. 
'Nada 

disso. O assunto é muito sério e de sentido

muito mais amplo. E' uma 
questão 

de história e história 
pá-

iria. Tf ata-se de saber se D. Frei Vital Maria Gonçalves de

Oliveira, bispo de Olinda, é 
paraibano 

ou 
pernambucano. 

Por-

que 
há 

quem 
diga 

pernambucano 
o valente capuchinho 

que

tanto honrou o nosso zeloso c heróico episcqpado brasileiro.

Agora, 
que 

o Brasil se movimenta 
para 

comemorar o 
pri-

rneiro centenário do nascimento do invicto defensor da fé, 
pa-

rece-me oportuno trazer minha obscura colaboração às home-

nagens 
que 

lhe estão sendo tributadas desde 
já. 

Creio 
que 

não

é coisa de 
pouca 

monta determinar, com argumentos e 
provas

insofismáveis, o lugar exato onde nasceu D. Frei Vital.

.Sei 
que 

muito se tem escrito, ültimamente, a respeito. Não

tenho, 
porém, 

acompanhado 
os debates travados em torno desse

fato. iE' 

que, 
tendo certeza da verdade sobre tal assunito, não

me interessa 
qualquer discussão 

que 
o Ifocalize; nem os adver-

sánôs abalariam a minha crença nem me a aumentariam os

com 
quem 

estou de acordo.

Dèsculpem-me, se 
pareço presumido. 

E' feitio. E não se

suponha Deus me livre! — 

que 

'há 
nisso menos consideração

•pela 
opinião alheia. Pelo contrário, tenho 

profundo 
re&peito

por 
toda opinião sincera, a começar 

pela 
minha, apesar de iido-

desta e desvaliosa.

70



paraiba.no 
? KiM Paraibano 42.'

Mas, voltemos 
a D. Frei Vital. 

Onde nasceu o 
jovem bispo

mártir do chamada 

questão religiosa? 
Em Pernambuco 

ou na

Paraíba ?

Devo esclarecer 

que 
não é a 

primeira 
vez 

que me ocupo

aToT^.0' 

N° d° 
Brn'"- e,liç5° <le 27 <ic novembro

e 
( . aniversário 

natalício 
do 

grande bispo de Olinda),

e a 5 de março de 1923, 
no apreciado 

e 
popular 

vespertino

e' escrevi algumas 
linhas, em 

que 
documentei 

a 
paraíba-

uidade do santo e ilustre filho e homônimo, 
do Sr. Antônio

Gonçalves de Oliveira, 
de Pedras 

de Fogo. Há mais de 20 anos,

pois, 
o autor destas linhas trouxe à baila o curioso assunto 

que

assume, agora, caráter da mais viva oportunidade. 
E, como

creio 
que nada mais há a acrescentar 

sòbre fato tão 

positivo,

tão material e 
palpável, 

não será necessário mais do 
que 

trasla-

dar 
para 

esta importante 
Revista a argumentação, 

documentos

e 
provas 

registados nos aludidos diários cariocas.

Pernambuco, 
irmão de 

glória da sua 
pequenina 

e intimo-

rata visinha a Paraíba, tem 
já 

uma rica e formosa 
galeria

de filhos ilustres; não 
precisa 

— 
nem o 

quereria, decerlo 
—

tiao 
precisa 

de sufatrair a outrem figuras 
que 

não trouxessem

do berço a marca indelével de filho autêntico de suas terras,

Cujos ares saturados de encantos e beleza homérica não ti-

Vfessfcm respirado 

pela primeira vez.

D. Frei Vital nasceu, ninguém hoje, de bôa fé, o 
porá 

em

dúvida, a 27 de novemíbro de 1844, em Pedras de Fogo, da en-

tão Província da Paraíba do Norte, a alguns 
quilômetros de

Itamíbé, Província de Pernambuco.

Mas, das cartas 
pastorais 

de D. Vital, de escritos do seu

lempo e 
posteriores, 

da opinião de contemporâneos, e de outras

iontes, se deduz claramente cjue o santo capuchinho c 
pernam-

bucano...

Deduzir 
póde-se, 

não há dúvida; a dedução, 
porém, 

c falsa.

Há razões contrárias muito mais fortes e concludentes.

Vejamos. Paraibano é 
quem 

nasceu em território 
que, 

ao

menos ao tempo em 
que 

aquele nasceu, era território, cidade,

vila, aldeia, fazenda, sítio, 
paraibano. 

Ora, D. Frei Vital nasceu

XOVEiMÜHO - 
DEZEMBRO, 1944

71



426
A ORDEM

cm localidade, engenho, sitio, casa, 
que 

sempre e só 
pertence-

rum à Paraíba. A conclusão impõe-se.

Entretanto, vamos às 
provas. 

C) lugar, os fatos, as 
pessoas

ligadas ao bravo 
pastor 

da legendária Olinda nào estão muito

distanciados de nós. Tudo 
que 

a cie se refere continua fresco

ns. niemória da minha 
geração, 

crescida naquelas terras histó-

ricas da Paraíba e Pernambuco. Eu mesmo conheci um irmão

do ilustre frade, o 
guarda-livros 

Belarmino Gonçalves, sua irmã

e um seu cunhado, residentes na capital do Estado da Paraíba.

Mais de uma vez me falaram na 
paraibanidade 

do 
glorioso pa-

rente, respondendo com vigòr à invencionice da sua 
pernam-

bucanidade.

O Padre Dr. Manuel Gonçalves Soares de Amorim, homem

culto, orador sacro de renome em todo o Nordeste, 

quando

L). Piei \ ital, 
já 

meio afastado dos lamentáveis acontecimentos

de 
que 

foi inconfundível 

personagem 
central, começava a apa-

recer na história religiosa e 
política 

do Brasil com a sua esta-

tura máscula de autentico herói, naquela ocasião o Padre Amo-

rim deu o 
golpe mortal na espúria naturalização 

pernambucana

com 
que 

alguns ementistas apressados 

pretenderam 
crismar o

egrégio 

paraibano. 
O ilustre, sacerdote nordestino, 

que 
não é

paraibano 
nem 

pernambucano, estudou o caso 

uin 

loco", 
pois

morou, ali nas imediações 
de Pedras de Fogo, mais de 40 anos

e conversou com os 
próprios pais 

do 
prelado 

e outras 
pessoas,

todos unânimes em dá-lo como 
Ifilho da Paraíba. Tal testeinu-

nho não 
pode 

ser acoimado de suspeito, tão límpida é a fonte

donde 
piocede 

e tal o cunho de autoridade 
que 

o caracteriza.

Não havia, há alguns anos, e não haverá certamente hoje,

ninguém em Itainbé e Pedras de Fogo 
que não saiba do lugar

onde nasceu D. Vital, isto é, o sítio da Jaqueira, do engenho

Aurora, 
parte 

do engenho Gramame, 
que sempre foi e é ainda

terra 
paraibana.

Dir-se-á, talvez, 

que 
estamos armando 

tempestade num

copo dagua. Perguntar-se-á 
se acaso é desdouro 

para 
o bispo

de Olinda 
ser 

pernambucano. Oh! Isscx não. Seria 
glória para

êle ser 
pernambucano como ser fluminense, 

carioca ou 
paulista,

cearense ou baiano. Tudo vinha a ser brasileiro. 
D Pernambuco



, 
#Jl

PARAIBANO 
? SIM PARAIBANO 427

ademais, é um 
grande Estado, rico, com uma história 

que 
é

vasta epopéia, imortal e luminosa 
de inteligência e bravura.

Mas, é 
que 

1). Frei Vital nasceu na Paraíba... O filho emi-

nente dc uma formosa mãe, digna e honesta, nunca há de 
que-

rer <I«e atribuam a ouitra dama igualmente 
digna e honesta as

honras de lhe ser mãe, só 
por 

ser esta mais rica e contar na

sua árvore 
genealógica um número maior de 

parentes 
insignes.

Para concluir, 
enfim, esta 

perlenga, para 
muitos insulsa e

estéril, 
passo 

a transcrever 

precioso 
documento 

que publiquei

na A Noite de 5 de março de 1923. E' uma carta 
que 

o 
pai 

de

D. Frei Vital escreveu 
ao Sr. Francisco Freire de Andrade, de-

vidamente autenticada e 
guardada pela 

Exima, família do Ca-

pitão 
Manuel Dutra de Vasconcelos, em Pernambuco. A refe-

lida carta respondia ao;s seguintes 
quesitos que 

lhe dirigira o

honrado e 
prestante 

cavalheiro, 
que 

eu conheci na 'capital 

pa-

raibana, digno 
pai 

do meu amigo Cònego Francisco Freire: 1.°)

em 
que 

dia, mês cano nasceu D. Frei Vital?; 2.°) em 
que 

loca-

hdade deste testado 
(Paraíba) ou de Pernamíbuco se deu esse

acontecimento?; 
3.°) se se deu neste Estado da Paraíba, 

qual 
a

razão, uma vez 
que 

V. S., como empregado do Município de

?; 4.°) finalmente, 
qual a distância

do lugar onde nasceu D. ,Frei Vital 
para 

os limites deste Es-

tado com o de Pernambuco, entre a vila de Pedras de Fogo e a

cidade de Itambé? 
(A carta do Sr. Francisco Freire ao 

pai 
do

bispo foi escrita de Pedras de Fogo (Paraíba) e traz a data de

27 de novembro de 1897).

E' do seguinte teor a resposta do Capitão Antônio Gonçal-

ves, venturoso 
progenitor 

do 
jovem 

bispo olindense.

"Itabaiana, 

30 de novembro de 1897. Sr. Francisco Freire

de Andrade. Satisfazendo ao 
pedido 

de V. S., a 
quem permito

fazer de minha resposta o uso 
que julgar mais conveniente, te-

nho a dizer o seguinte: ao 1." 
quesito, que 

meu filho D. Frei

Vital Maria Gonçalves de Oliveira nasceu a 27 de novembro de

1844; ao 2." 
quesito, 

esse fato deu-se em terras do engenho Au-

íora, no sítio denominado Jaqueira, 
pertencente 

à vila de Pe-

dras de Fogo, da Província da Paraíba, hoje Estado; ao 3."

quesito, nesse tempo em 
que 

nasceu meu filho, D. Frei Vital,

-NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944 — 73



128 A 
* 

ORDEM

ê

eu não era empregado 
público 

<lo Município de Itambé e mo-

rava, <le fato e <le direito, no sítio denominado Jaqueira, conio

lavrador do mesmo engenho Aurora, 
pertencente 

à vila de Pe-

dras de Fogo, da Província da Paraíba, hoje Estado, e no refe-

rido sitio, denominado Jaqueira, ali residi 
pelo 

espaço de 9

anos; ao 4." 
quesito, 

finalmente, 
que, 

entre o srlio .Jaqueira, do

Estado da Paraíba, e a cidade de Itambé, em Pernambuco, existe

a distância de meia légua. Creio ter desempenhado, de acordo

com a verdade, o 
pedido 

de V. S., de 
quem 

sou, com estima,

amigo e criado 
— 

Amtônio Golçalves d'Oliveira".

Resistir a tais 
provas 

ou é 
pirronice 

indigna de inteligências

*

lúcidas e espíritos desapaixonados ou feio 
pecado 

contra o Es-

pírito 
Santo.. .

I

Os vizinhos, os conhecidos, os irmãos, o 
próprio pai 

do

preclaro 
brasileiro o 

proclamam paraibano 
e apontam, com 

pa-

cientes 
pormenores, 

e lugar onde veio ao inundo 1). Frei Vital;

mostra-se 
que 

èste recanto histórico sempre foi 
pedaço 

de terra

paraibana; pessoas 
sensatas e criteriosas, insuspeitas, vão ali

colher 

"de 

visu" dados e informações; de tudo se dão 
públicos

documentos. 
Que 

mais se exige?

O frade 
paraibano, 

com ser 
paraibano, não deixa de ser

floria do solio episcopal 

pemanübucano 
de Olinda, nem vulto

preclaríssimo do episcopado nacional. Brasileiro ilustre 
pelo

talento e 
pela 

ação, D. Frei Vital é um edificante exemplo de

dignidade e firmeza de caráter 
para 

as 
gerações do Brasil de

ontem, como de hoje e de amanhã.

5-X-1944.



#

Ecos da 
Questão Religiosa no

Parlamento 
Imperial

í

AMÉRICO JAGOBJNA LACOMBE

Meus senhores 
(*)

Há uma observação muito corrente em relação à 
questão

religiosa: a de 
que 

foi inútil. Terminada a refrega, dizem alguns

observadores, ficou tudo como dantes: 
— 

Os maçons nas ir-

manda d es, o império com a interferência na administração

eclesiástica, a Igreja humilhada, a maçonaria exaltada e a re-

ligião em declínio 
perante 

o 
povo.

Uima consulta aos 
personagens, porém, 

da tragédia trará

uma resposta em sentido bem diverso. Vejamos como se relfe-

ria às conseqüências da anistia o Grão Mestre adjunto Joaquim

Saldanha Marinho, o incrível e inqualificável Ganganelli, nos

seus comentários autorizadíssimos como revelação do 
pensa-

mento maçônico: Segundo o impetuoso 
panfletário 

a 
questão

resultou num retumbante desastre 
para 

a coroa: 

"O 

govêrno

do imperador", dizia êle em 9 de outubro de 1875, (.4 Igreja e o

Estado, IiV-série, Rio, 1876 
— 

p. 
286) 

"o 

governo 
do imperador

prometeu 
no 

parlamento que 
tudo envidaria 

para 
manter ilesa

a sotberania nacional.

(?) Conferência no Centro Dom Vital, a 10 de novembro.

O presente estudo não representa senão um fragmento de uma pes-

qniw* mais completa, em vias de realização, abrangendo os debates par-

lamentarei? sóbre a questão religiosa até o fini do regime. Na presente

palestra estuda-se apenas o período que vai de 1879 a 1881, o qual teve

a particularidade notável de contar com a presença de Joaquim Sal-

danha Marinho, que teve papel tão saliente no conflito com os bispos,

focalizando-se especialmente a situação deste personagem.

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944



«¦! oO A ORl>EM

"Abandonou, 

porém, 
a sua 

posição 
honrosa, traiu a sua 

pro-

messa solene, e foi mendigar a Honra um aviltante 
perdão 

!

Anistiou os bispos rebeldes contra o Estado, 
para 

fazer 
jús

também a uma anistia degradante! E Fio IX, vendo satisfeitas

as suas arbitrárias e caprichosas exigências, correspondeu 
à

anistia e mandou levantar os interditos, isto é, dignou-se con-

ceder" 
(por sua vez) 

"o 

seu 
placet 

ao 
que 

havia 
já 

sido decre-

tado 
pelos poderes 

do Estado! Mais uma mistificação! Miséria:

Passou 
portanto 

o Imperador do Brasil 
pelas 

forcas caudinas

do 
pontifi-cado 

romano!"

#

Não é evidentemente um hino de vitória conitra a chamada

conspiração ultramontana!

E adiamte, confirmando mais uma vez a impossibilidade de

se reduzirem as cousas à 
pristina 

condição, segundo a fórmula

jurídica, declara abertamente: 
"Se 

simplesmente 

procuram 
es-

tabelecer as cousas no antigo estado, ainda se enganam. O 
povo,

nestes três anos de luta, entre o romanismo e a liberdade, foi

obrigado a estudar a sua situação e a conhecer melhor os seus

direitos. A 
paz 

aparente da Igreja romana com o Estado 
já 

não

é 
possível!"

E não se tra:ta de um desabafo 

porque 
a 22 de Outubro

(Op. cit. 
p. 

314) ainda voltava ao assunto em termos ainda

mais claros: 
"Mas 

a 
questão da 

qual 
resultaram 

os interditos

às irmandades, 
consistiu em terem ou não execução no Brasil

as bulas do 
pontificado, 

independente 
de beneplácito.

"Sendo 

assim, e apreciado o negócio am sua origem, chega-

reinos a conclusão de 
que 

— 
o 

govêrno do Imperador 
dispensa,

em obediência ao chefe da Igreja de Roma, essa fórmula, aliás

essencial e 
garantido™, estabelecida 

na Constituição 
Política do

Império.

"Subordinar 

assim o 
poder 

executivo, 
na sua explícita atri-

líüiçao, consagrada no 
§ 

14 do art. 102 da mesma constituição,

ao 
poder 

do 
pontificado, é atentar 

contra o livre exercício dos

poderes políticos; 
e, conforme 

o 
qualifica a lei de 15 de outubro

de 1827, no art. 1." 
§ 

2.°, é isso uma traição!

"O 

certo, entretanto, 
é 

que 
o direito 

político 
do beneplácito

7 G —



15COS I>A 
QUESTÃO RELIGIOSA 431

incha-se 
profundamente abalado 

pelo 
ato inqualificável 

do 
go-

vôrno do Imperador.

*0 

pontificado tem negado 
permanentemente o direito so-

lierano dos testados, 
de examinarem, 

aultorizarem, 
ou regeitarem

os decretos do Vaticano".. 
.

O Ministério 
Rio Branco não 

quiz 
reconhecer esita estulta

pretenção 
do 

pontificado..." 

"O 
(Ministério 

Caxias reputou o

seu antecessor em erro, anistiou os condenados, e esperou 
que

Roma sancionasse os decretos dos 
poderes 

civis! Aceitou o le-

vantaniento 
dos interditos decretado 

julgando-o competente

para 
isso! A ultima 

palavra do 
governo do Imperador é, 

por-

tanto, em detrimento do 
grave preceito político 

da constituição

do Estado, isto é o 
governo do 

'Imperador, 
subserviente 

às

exigencias de Roma, desvirtuou o direito do beneplácito".

E' impossível deixar de concluir, 
pois, que 

a ala mais vio-

lenta e extremada da maçonaria, considerou o conflito, suhs-

tancialmente resolvido em favor dos direitos de independência

da Igreja, -com 
grave 

abalo da autoridade civil.

Não se 
pôde, pois, 

considerar inútil o sacrifício dos bispos,

quando 
uma das 

partes 
do coniflito considera a outra vencedora

no 
ponto 

substancial da 
questão.

Restaria ainda outro aspeto a ser estudado, 
que 

é o do lado

prático 
da 

questão: 
a situação de 

fato 
dos inações 

perante 
as

irmandades. Êste 
grave 

e delicadíssimo aspeto só 
poderia 

ser

solucionado, dentro do regime monárquico, resolvendo-se a dis-

cordância chocante enitre to legislação civil, e a canônica. Era o

que 
exigia a carta do Sumo Pontífice a D. Pedro II, divulgada

pelo 
Dr. Vilhena de Morais. A concordata, 

porém, que 
resol-

veria de maneira definitiva o conflito de leis, nunca veiu 
— 

e

provável 
mente, dada a mentalidade reinante nos meios 

políticos

do império, nunca viria.

Coube aos bispos, 
portanto, 

resolver, caso 
por 

caso, as di-

fi cuida d es 
que 

surgiam a cada 
passo, 

em cada sodalicio.

E ainda assim, não se 
poderá perder 

de vista o fato de 
que,

pelo 
menos em relação a algumas das entidades 

que 
maior res-

ponsaibilidade 
tiveram na 

provocação 
da crise, o trabalho indi-

vidual dos 
prelados 

foi 
plenamente 

bem sucedido. Em relação

NOVEMBRO - DEZEMBRO, 3 944 — 77



A ORDEM

»«s duas ordens terceiras de S. Francisco e do Carmo, do Pará,

que 
haviam tomado 

parte 
tão ativa na luta com o bispo I). An-

tònio de Macedo Coslta, cinco anos após a anistia teve a satis-

fação de expedir as 
portarias 

seguintes 
que 

revelam uma exe-

cução 
perfeita 

dos intuitos da Santa Sé ao levantar os interditos.

Quanto 
à 

primeira, 
eis os termos do ato do diocesano:

"Pelas 

presentes 
letras fazemos saber a todos os nossos

diocesanos 
que, 

visto as excelentes disposições manifestadas

pela 
Ordem 3." de Nossa Senhora do Monte Carmelo em sua sú-

plica 
datada de hoje, usando dos 

podereg que 
temos como Pre-

lado diocesano, e salvo o 
juizo 

da Santa Sé Apostólica, temos

resolvido reintegrar, como com efeito reintegramos a mesma

Ordem 3." no exercício de suas (funções religiosas, esperando

que 
o bom espirito 

que 
a anima se desenvolverá cada vez mais

e 
produzirá 

copiosos frutos de boas ôbras, conforme a regra de

seu Santo Instituto. Dado em Belém do Pará, aos 30 de no-

vembro de 1880.

t Antônio, Bispo do Pará".

Quanto 
à segunda são os termos ainda mais expressivos:

"Atendendo 

nós às boas disposições 
que manifesta a Ordem

3.* de S. Francisco da Penitência desita Capital, em sua 
pro-

posta 
de data de ontem, 21 do corrente, assinada 

pelos 
jnem-

bros «da sua atual .Mesa Regedora, declaramos, salvo o 
juizo da

Santa Sé Apostólica, 
que 

se acham sanadas no toro externo da

«Igreja 
as 

principais 
dificuldades 

que 
impediam seu regular

exercício, como contraria religiosa, e, na esperança 

que 
essas

boas disposições se confirmem 
mais a mais, e 

que o laço da fé

e de obediência cristã 
que 

a liga à autoridade 
diocesana e à

Igreja Romana, tnrãe e mestra de tòdas as Igrejas, cada vez

mais se fortaleça, 

para que possa 
sustentar-se, 

desenvolver-se e

florescer em boas obras de religião e de caridade, segundo o es-

pírito 
do cristianismo, e as 

prescrições de sua santa regra, 
pelas

presentes 
nossas letras fazemos saber a todos nossos caros dio-

cesanos 
que 

a 
-Ordem 

3.' de S. Francisco 
da Penitência desta Dio-

cese se acha no 
gozo 

de suas funções religiosas, 

pelo que 
esta-



ÊCOS DA 
QUESTÃO RELIGIOSA 433

mus dispostos ;i dar todas as faculdades a mu Sacerdote 
para

dirigi-ia espirituaímenfte, 
como requer. Dada em Belém, do Pará

sob o sinal e o sêlo de nossas armas, aos 22 de novembro de 1880.

f Antônio, bispo do Pará".

Sabendo-se 
que 

estas duas ordens terceiras foram das inais

ativas e mais combativas 
no 

processo 
perante 

a coròa, não é

possível 
declarar nulos os efeiltos do sacrifício do 

prelado.

h» bem verdade 
que 

entre o 
que 

se obteve no tenreno 
prá-

tico e o 
que 

se 
poderia 

ter obtido, vai uma distância realmente

con t ri s<1 adora.

Mas não é 
possível perder de vista 

que 
as conseqüências

de uma 
questão que 

agitou de modo tão intenso a alma nacio-

nal, cabais, como viiiios, <Jo 
ponto 

de vista dos 
princípios; 

in-

completas, mas não nulas, do 
ponto 

de vista 
prático; 

foram

abundantíssimas nas suas repercussões.

As conseqüências indiretas da 
questão 

foram notáveis e, em

geral, altamente vantajosas ao espírito religioso. E' o 
que 

ex-

prime 
o 

próprio 
D. \ ital nas seguintes 

palavras que 
tonuiinos

ao seu Resumo Histórico 
("O Bispo de Olinda 

perante 
a His-

lória" 
— 

p. 
756):

"A 

questão 
tem sido 

providencial: 
ela há despertado o sen-

timento católico no Brasil; há reacendido aí o fogo da fé 
que

se extinguiu todos os dias 
pouco 

a 
pouco; 

e, se houve algum

ato de fraqueza, houve também exemplos mui numerosos de

devotamento e fidelidade 
que 

fazem honra aos sacerdotes e

lieis de meu 
país, 

sobretudo 
quando 

se 
pensa que 

é somente

agora 
que 

se começa ali a ter um verdadeiro conhecimento da

Religião".

E' 
precisamente 

este, o 
ponto para 

o 
qual queremos 

ti ir i-

gir 
as nossas observações, nesse aspeto importante e fundamen-

ital da 
questão: 

o das suas repercussões. Pode-se dizer 
que 

data

('ela a llormação da consciência católica no império, a sensação

de 
que 

havia 
qualquer 

cousa a resolver em matéria religiosa, a

inquietaçao, a insatisfação 
pelo 

esitado de coisas existente e,

portanto, 

— 
a busca de uma solução.

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944



A ORDEM

E' neste sentido 
que 

unia 
pesquiza 

nos Anais Pariamen-

lares é de uma 
grande 

utilidade. Os debates, durante vários

;inos após o conflito 
judiciário, 

ainda 
guardavam 

os écos das

discussões nascidas. O conflito não esltava encerrado, 
procla-

mavani vários oradores, a 
questão 

estava de 
pé 

— 
exclamavam

outros. E a verdade é 
que 

tudo isso era exato.

E' certo 
que, 

no 
primeiro 

reinado, 
por 

ocasião do debate

cm torno das bulas do 
padroado, 

as discussões tinham 
provo-

cado-(declarações bem azedas em relação à Igreja Romana 
—

que 
durante a crise com a Santa Sé ao tempo da regência, as

relações entre o Sumo Pontífice e o Império haviam sido enca-

radas de um modo 
que 

hoje mesmo nos escandaliza. Mas creio

que 
em 

poucas 
sessões 

parlamentares 
houve um debate tão ex-

tenso, tão 
prolongado 

e tão vivo 
precisamenlte 

em torno da si-

Inação religiosa do Brasil como na 17.a legislatura 
— 

de 1878

a 1881.

Unia circunstância de 
grande 

valia dava a essa legislatura

uma significação especial e tornava-a do maior interesse 
para 

o

estudo do estado de espírito do mundo 
político 

em relação aos

problemas 
religiosos: 

— 
era a 

presença 
de um dos 

personagens

mais brilhantes da 
questão 

no cenário do 
parlamento: precisa-

mente do 
grão-mesltre 

Joaquim Saldanha Marinho 
— 

o Ganga-

nelli das crônicas do Jornal do Comércio e o 
quebra-louças que

dava dores de cabeça ao seu 
próprio 

colega de maçonaria e de

grão 
mestrado, o Visiconde do Rio Branco, segundo êste decla-

iava na inti/miidade. Porque Paranhos, 
por 

mais convicto e im-

placável que 
fosse no comando de suas hostes, 

jamais perdia 
a

sua feição de homem de salão, de antigo diplomata; as boas

maneiras e o senso da compostura. Saldanha não; as 
páginas

da Igreja e o Estado acabam 
por 

se tornar enfandoohas tal é a

• repetição monótona de interjeições, 
de impropérios, de expio-

soes de ódio, de ameaças e finalmente de sacrilégios 
que 

explodem

ao fim de cada capí|tulo. Tudo isso aliado a uma auréola de ad-

mini Orador impoluto e de uma honestidade 

por 
todos 

procla-

mada 
(e de <rue irealmente deu 

provas), 
ifazia de sua 

persona-

]idade, uma das mais curiosas da vida 
parlamentar. Era evi-

dente 
que 

Gangctnclli iria transformar 
a sua tribuna numa ba-

kO 
—



ÉCOS DA 
QUESTÃO RELIGIOSA 435

teria, contra a religião católica; <jue não iria 
perder 

uma opor-

1 unidade tào favorável 

para pôr 
sòbre o tapete do Parlamento

os ternas 
que 

desenvolvera 

por 
tanto tempo nas colunas da

i imprensa.

E realmente, o deputado 
pelo 

Amazonas, eleito 
pelos júris-

dicionados de D. Antônio de Macedo Costa 
— 

e com 
que gosto

rlegava êle esta 
qualidade 

— 
não decepcionou os seus espe-

tadores.

Todo o seu mandato decorreu numa série de interpelações

em torno das relações entre a Igreja e o Estado; nas discussões

delas manteve-se a Câmara num ambiente de incrível excita-

c;ão anti-clerical. Raros são, como varemos, os 
que 

ousam en-

frenitar o fogo vivo dos correligionários do ousado comandante.

Pelo brilho dos discursos, como 
pelo 

animo combativo merecem

sem dúvida, enltre êstes, as 
palmas 

do 
prêmio 

oratório dois es-

Lreantes 
que 

se chamavam simplesmente Joaquim Nabuco e

Rui Banbosa.

Dos dois, Joaquim Nabuco abjurou explicitamente suas

idéias anti-romanas. Rui Barbosa também 
passou 

mais tarde a

sustentar 
princípios 

opostos aos seus excessos iniciais e decla-

rou mesmo claramente 
que 

em nenhum terreno moldara (tanto

quanto 
no religioso: 

W|Onde, 

porém, 
cireio se 

perceberá 
diferem-

ça 
mais sensível, é nos sentimenltos religiosos", dizia êle. 

"Pro-

fundos e inalterável mente cristãos foram êles sempre. 
'Mas 

quem

ler o Diário de Noticias, como 
quem 

leia O Papa e o Concilio, ou

o Discurso ida Maçonaria, veflá 
quanto 

vai do homem de 1876

e 1889 ao de 1903, 1919 e 1921: o da oração do 
pajraninfo 

no

•Colégio 
Anohiêta, o da oração do 

jubileu 
na Missa Campal e o

discurso 
paranínfico 

em S. Paulo". 

"Mas 

em itodos êsses 
pon-

tos, é sempre do menos 
para 

o mais, suponho eu, do mal 
para

o bem, ou do bem 
para 

o melhor 
que 

tenho mudado, ou feito

por 
mudar, com especialidade nos trinta e três anos 

que 
vêm

da agonia do outro regime a isto, 
que 

não sei como se chame,

do atual".

O mais curioso é 
que 

à luz de seus novos 
princípios 

Rui

Barbosa via sua altitude na 
Questão 

Religiosa um tanto diversa

do 
que 

realmente fôra. No mesmo documento em 
que 

se lêm

XOVEllBIiO 
- 

DEZEMBRO, 1944 — 
81



4-6 A ORDEM

;is declarações 
que 

acabamos de citar, e 
que 

é o 
prefácio da

Queda do Império. refere-se Rui à sua ação em relação ao con-

llito como 

"o 

espírito liberal e cristão 
que 

em 1874 e 1876 ha-

via 
pleiteado, 

na imprensa e na tribuna, a causa dos 
príncipes

da igreja centra a 
perseguição 

imperial".

Mas nesta campanha 
parlamentar 

cie 1878-80, dirigida 
por

Saldanha (Marinho, a causa dos 
príncipes 

da igreja não temi

nèle um defensor à altura de sua capacidade e tal como êle 
gos-

taría de haver sido. E' bem verdade 
que 

o regalismo é reconhe-

cido como contrário ao regime ideal de autonomia dos 
poderes

temporal e espiritual. Mas na situação em 
que 

se encontrava

o Brasil, em luta com a invasão do ultramontanismo e do 
jesui-

iismo, o regalismo seria uma arma salutar de 
que 

o 
govêrno

não deveria abrir mão, 
pela 

sua eficiência no esmagamento e

aniquilamento do inimigo. De modo 
que 

aquilo 
que 

os velhos

• ,

conselheiros sustentam ser a tradição 
jurídica 

e religiosa na-

cional, nada tendo de contrário aos 
princípios 

da fé, recebe 
para

cie e os seus a 
qualificação 

precisa 
e certa de arma de combate,

" * * * :. 1 
.

— 
injusta mas eficiente, 

para 
esmagar o inimigo. O inimigo

declarado é sempre não a Igreja, mas o ultramontanismo e o

jcsuitismo. Os atacantes, fazem sempre 
questão de disitinguir,

porque, 
em regra, declaram-se muito bons católicos. Só Rui

Barbosa se 
proclama 

abertamente fóra do 
grêmio 

da Igreja.

A convicção 
geral 

é de 
que 

há, no seio da igreja, uma seita

secreta a dos 
jesuítas aos 

quais 
se subordinam ocultamente

várias ordens religiosas — 
e ainda muitos leigos: os famosos

jesuítas de casaca". E' ainda a mesma crença 
que 

Itinha Ber-

nardo Pereira de Vasconcelos — 

quando, 
em 1826, interpelava

o 
govêrno 

sobre se os capuchinhos, 
que 

haviam desembarcado

em Sta. Catarina, 
— 

"eram 

jesuítas".

Os membros de mma sociedade secreta não concebiam 
que

pudessem 
ser atacados senão com armas semelhantes.

Logo a 12 de fevereiro 
de 1879, 

(a sessão de 1878 abriu-se

a 15 de dezembro e 
prolongou-se até 3 de maio de 1879) apre-

senta Saldanha uma interpelação 
ao ministro do 

'Império 
rela-

tívãmente à situação religiosa. A interpelação 
desenvolveu-se em

cinco itens, o 
primeiro 

indaga, de modo 
geral, o 

pensamento



ECOS DA 
QUESTÃO RELIGIOSA

437

do 
governo 

relativamente 
à liberdade 

plena 
de cultos e igual-

«M. 
jurídica <|e brasileiros, 

sen, embargo 
de suas 

profissões

religiosas.

2. refere se à execução 
do Registro 

civil de casamento,

nascimento e óbitos. >

O 3. 
pergunta 

qual 
a intenção 

do 
governo sobre a lei do

casamento civil.

P 
4. mais 

grave indaga se o 
govêrno 

pretende 
man-

ter em vigor o ato 
que 

permitiu aos bispos a suspensão 
ex-infor-

mata conscientia.

O 5." item refere-se 
ao 

provimento das 
paróquias por pa-

dres estrangeiros encomendados 
em vez de 

párocos 
brasileiros

colados mediante concurso.

A 17 de (fevereiro 
de 1879 é discutida, em conjunto, a in-

terpelaçao. O 
que 

aflige a Ganganelli é o silêncio do 
govêrno

cm relação a uma 
questão que 

de modo alguim está morta. 
"O

silêncio do 
govêrno nos impresiona 

tristemente", 
declara êle.

' 

As 
questões de liberdade de cultos e de liberdade de cons-

ciência estão agitadas no 
país, 

mão 
podem morrer, nem o 

país

consentirá, 

queira 
ou não 

queira 
o 

govêrno". A 
questão esftá

em aberto desde o discurso do Pe. Almeida Martins, declara

Saldanha Marinho — 

que 
foi suspenso de ordens 

porque 
fez

panegírico da idéia da Iiberttação.

— 
"Em 

que 
lugar foi feito êste discurso?" indaga Francisco

Sodré 
— 

Eis a resposta incrível de Ganganelli: 
"Foi 

feito numa

casa onde têm tido assento 
papas, 

bispos, 
padres, 

vigários, fra-

des, etc. 
(apoiados) sem escrúpulo nenhum, 

porque 
nenhum

dêles aohou ali o 
que 

ofendesse à religião 

que professava;

(apoiados); 

porque 
nessa sociedade, devo dizê-lo, embora to-

dos o sailbam, as crenças religiosas não servem de obstáculo a .

ninguém 
(apoiados); respeita-se a todas: adi há liberdade de

consciência 

plena 
(apoiados) e começa 

por 
não consentir 

que

dentro 
em seu seio se trate nem desta matéria, nem de matéria

política, (apoiados)". Logo após reuniram-se-lhe os bispos do

Pará, 
de Pernambuco e do Rio Grande do Sul e estabeleceram

aliança 
ofensiva contra o 

govêrno 
e contra o 

povo, 
e daí vieram

todos 
estes acontecimentos!

• *

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944  

8Í



«

4S8 A ORDEM

Intervém Zania: 

"Que 

tão desgraçadamente foram resol-

vidos 
pelo governo passado". 

— 
"Não 

foram tal resolvidos"

protesta 
Freitas Coutinho. 

— 
"Ou 

que 
se 

pretende que o fo-

iam", emenda Zama. 

"Continuaram 

as cousas neslte 
pé", 

con-

ciui Saldanha", 

"achaino-nos 

nestas tristes circunstâncias e en-

tretanto nos dizem ainda: adiemos esta 
questão!"

Como vemos, há aqui várias declarações curiosas. Primeiro

a versão de 
que 

o Pe. Almeida [Martins foi 
punido por pronun-

ciar um discurso exaltando a emancipação 
— 

e não 
pelo 

local

em 
que 

o 
pronunciou 

— 
o de uma sociedade 

que 
não se nomeia.

Segundo, 
que 

os bispos do Rio, do Pará, de Olinda e do JRio

lirande se uniram 
para 

a luta, o 
que 

demonstraria um enten-

dimento 
prévio para 

a ação destruindo a acusação Hão frequen-

temente usada, do isolamento das duas vitimas do Gabinete

Ilio Branco.

As acusações chegam a tal 
ponto que 

Felicio dos Santos,

ainda não ortodoxo, mas defensor dos bispos, não se contém

e explode: 
"Para 

que 
estar entre a trolha e o üjalandrau — 

si-

gam 
o seu caminho!".

O clímax da interpelação é atingido 
quando 

se ipede 
a re-

vogação do decréto 
que 

impede o recurso à coroa 
quando 

se

iraua de suspensão eiu, virtude do ex-informata conscientia. Isto,

diz Saldanha, transforma a igreja nmn 
partido 

organizado à

moda do Conde de Lippe. Seguem-se as infalíveis homenagens

às vítimas dos decretos de suspensão, 
considerados os 

padres

mais ilustrados e mais dignos do império.

— 
"Essa 

é a disciplina católica" — 
interfere Felicio dos

Santos. Deus me livre dela", exclama entre risos o orador.

E não ser católico retruca Felicio — 
"Ninguém 

c

obrigado a sê-lo".

E' curioso ainda a análise 
do 

processo dos bispos, 
que 

Sal-

danha condena formalmenlte. 
Segundo 

êle, a 
questão 

deveria

"er resolvida 
com a cessação 

do beneplácito 
aos breves 

que 
con-

cediam as faculdades.

O 
processo, pela 

desobediência, 
diz êle textualmente 

"é

uma vergonha, 
é uma miséria, 

é um borirão na nossa história

administrativa". 

Quer dizer - 
u,n êrro e não um crime.

M 
—



ÊCOS DA 
QUESTÃO RELIGIOSA

439

Conseguintamcnte 
diz cie não é 

possível 
reverter ao

statu-quo.

A missão Penedo, 
continua êle, não 

passou 
de uma farça,

na 
qual 

a soberania 
do Brasil foi arrastada". 

"Tudo 

isso foi

ridículo, foi desmoralizador. 
Voltaram 

os bispos 
para 

suas dio-

¦teses, e, se é 
possível, mais arrogantes ainda. Continuaram,

como aniles, a usar sem 
justiça, mas 

por 
vingança do ex-infor-

mata conscientia, e os 
provimentos contra os interditos 

postos

às irmandades sem execução".

Como são curiosas estas declarações de um 
grão-mestre 

em

relação à luta om 
que 

a tal sociedade 
(.que êle neim nomeia)

toi magna 
pars! 

Gomo se vê, não se 
poderá 

dizer 
qu»e 

a maço-

naria se considerasse vitoriosa! Uma ala considerável 
— 

como

d 
que 

chefiava Saldanha se confessava totalmente ludibriada.

A vitória fôra dos bispos 
— 

proclamava o 
próprio 

Grão-Mestre

do Vale dos Benediltinos — 
e a luta estava longe de cessar!

Não 
podemos 

contrapor a estas acusações a 
palavra 

do 
go-

vêrno 
pela 

voz do Ministro do Império — 
Conselheiro Carlos

Leoncio de Carvalho 
porque 

o seu discurso não figura nos

anais. O leitor é remetido 
para 

os Anexos e lá está a declaracão
•S

true o discurso foi 
prudentemente 

conservado 
pelo 

orador 
que

não o devolveu revisto 
para publicação.

A 19 de fevereiro Saldanha apresenta à Câmara três 
pro-

jetos de lei 
— 

o 
primeiro 

instituiu o Casamento civil 
— 

(tra-

ta-se de um 
pirojelto 

organizado 
pelo 

Instituto dos Advogados

\

- 
como êle 

próprio 
esclarece) 

— 
2.° aprova o regulamento 

para

o regisítro civil dos nascimentos, casamentos e óbitos. O 3.° de-

clara da alçada municipal a 
polícia, 

direção e administração

dos cemitérios, excluída a intervenção de 
qualquer 

autoridade

treligiosa.

A 
propósito 

destes 
projetos 

intervem no debate direta-

mente Joaquim Nabuco 
que 

não 
quer, 

de modo algum, solidari-

zar-se com Saldanha. Para êle o conflito 
provou 

as más con-

seqüências 
do recurso à coroa 

— 
uVão 

e contraproducente" 
—

exclama em aparte Bui Barbosa. Mas não 
pôde 

concordar com

as acusações à missão Penedo 
que, 

em sua opinião, foi 
pie-

namente vitoriosa. 

"Não 

há 
página 

mais honrosa em nossa di-

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944

85



440 A ORDEM

plomacia" 
exclama entre apartes. Sem dúvida Nabuco não se

conformava em ver o chefe, sob cujas ordens acabava de ser-

vir, 
— 

e com tanto 
garbo, 

— 
vítima de tão violentas acusações.

"Que 

é do 
ge\sta 

tua" 
pergunta 

Jerônimo Sodré? 

"Não 

era

um docuimenlto 
público" 

reS(ponde Nabuco. Enltão 

"era 

para

inglês ver?" indaga Galdino das Neves. 

"Para 

que? 
Não serviu

de nada".

%

Nabuco esclarece então o seu 
pensamento 

num 
parágrafo

realmente inatacável: 

"Não 

quero 
defender a 

política 
do Sr. Rio

Branco a 
qual 

condeno com todas as forças; mas o 
que penso

é 
que 

não se ipodia seguir duas 
políticas 

ao mesmo tempo,

prender 
os bispos e conciliar o 

papa. 
(Apoiados). Era desço-

nhecer a unidade da Igreja católica, era desconhecer o 
pensa-

mento unânime 
que 

une todos aqueles 
que 

inilitam sob a ban-

deira da Igreja Católica".

Nabuco defende então o 
princípio 

da separação entre a

Igreja e o Estado. Não o sustentou antes, diz êle, 
porque 

temia

um 
perigo 

muito maior 
que 

o do definhaimento da Igreja: o da

Igreja tornar-se onipotente. 

"No 

Brasil, diz êle, onde a associa-

ção quase 
não existe, onde as forças individuais acham-se como

que 
dispersas, 

qual 
seria o 

poder, 
a fôrça dQ uma associação tão

ligada, tão unida, tão rica e tão 
poderosa 

como a Igreja Ca-

tólica?"

•Como 
se vê, é sempre o mesmo 

pensamento que 
se revela

nas mentalidades mais livres. O Tegalismo representa não um

meio de 
proporcionar prestígio 

à Igreja; mas, 
pelo 

contrário,

um meio de enfraquecê-la, de impedir 

que, 
no regime da liber-

tiade, ela altinja um 
poder 

maior 
que o 

que 
lhe confere o selo

da união com o 
poder 

civil.

Nabuco não aprova assim a condenação dos bispos 
pelo

S T.J. Êle 
preferiria 

antes a conciliação, tentada 
por 

iPenêdo,

e 
que 

foi obstada 
pela pronúncia 

de D. Vital, e a .que se voltou

com o decreto de anistia.

íi, contudo, contraditório 

quando 
se declara (favorável à re-

vogação da concessão de suspensões ex-informata conscientia

porque 
os bispos se haviam servido delas 

"como 

uni meio de

guerra 
e luta contra o esltado . E* 

que dois 
grandes laços o con-

8<; 
'



ÊCOS DA 
QUESTÃO RELIGIOSA

tinham ncsile debate — 
a amisade 

por 
Penedo — 

que' 
enter-

reitava uma 
polêmica 

com D. Antônio de Macedo Costa 
preci-

samente sòbre a sua missão a Roma; — 
e o respeito 

pela 
me-

mória do 
pai 

— 
autor da 

principal lei regalista, o dec. 1911,

de 28 de março de 1857, ainda assim acoiimado de (fraco, 
por-

que 
excluiu do recurso a coroa os casos de suspensão cx-infor-

mata conscientia.

A 28 de Fevereiro Saldanha aparece com um 
projeto 

de lei

(jue é realmente a síntese de tòda sua atuação tanto na Imprensa

como no Parlamenito: — 
a extinção da Igreja Oficial e todas as

cláusulas religiosas da Constituição Imperial. O seu artigo 
pri-

meiro assiim estabelecia:

"Nenhuma 

religião, culto ou 
profissão 

religiosa será con-

siderada do Lstado, e como tal 
privilegiada 

ou 
preferida. 

Serão

iodas 
permitidas 

e em iplena igualdade, contanto 
que 

não 
per-

turbem a 
paz, 

socêgo e segurança 
pública, 

é 
ficando 

todas sob

a inspeção da 
policia 

civil".

In cauda venenum. A Igreja 
passaria, 

de um 
poder 

asso-

ciado ao esltado, à condição de entidade subordinada à 
polícia

civil; 
— 

no fundo, sempre o temor da fôrça da Igreja livre 
—

semjpre o medo da liberdade de 
que 

se arrogavam ser os mais

a rdentes campeões.

Na 
justificação dêsse 

projeto 
é de imaginar-se o 

que 
teria

ocorrido como argumento ao célebre Gangcinelli; mas ao li|do

de tantos excessos, 
quanta 

afirmação impressionante, diante de

uma câmara oficialmente toda de católicos! 
— 

Sim,, 
porque

ainda vigorova 
plenaimente 

o artigo constitucional 
que 

excluía

da (representação 

política 
os 

que 
não 

professassem 
a religião de

estado. Fazendo sentir sempre 
que 

a 
quesitão 

dos bispos trans-

formou 
por 

completo um ambiente outrora 
pacílfico 

afirma: 
—

"Vivemos, 

Sr. Presidente, sempre sem 
questões 

com a Igreja;

quase que 
ninguém se lembrava dela, e, 

quando 
digo 

que quase

ninguém se lembrava dela, tenho no 
pensamento 

uma verdade

prática, 
e é 

que, 
falando-se Canto neste 

pais 
em religião, o 

pais

não tem religião alguma, e assim sucede 
porque 

tem uma re-

Jigião do estado". (Apoiados).

— 
"O 

sentimenlto religioso não existe", aparteia Rui Bar-

AOVEJTBRO - 
DKZEMBRO, 1944 — 87

\



9

442 A ORDEM

Losa. E o Sr. A. de Siqueira: 
— 

"As 

camadas ilustradas são

indiferentes, completamente indiferentes".

— 
"E 

as ínfimas", emenda Rui Barbosa, são supersticiosas

e ignorantes e, simplesmente, 
paganizadas".

Do 
que 

fosse a liberdade, 
para 

tão incrível defensor dela,

temos um exemplo 
quando, 

entrando na 
questão 

da liberdade

de ensino, entende 
que, 

ein face da Constituição Imperial é de

atribuição civil a insitrução 
pública. 

Conseguinte mente era 
por

Uum 

abuso inqualificável" 
que 

o 
governo 

tinha 
permitido 

o en-

sino 

"a 

jesuítas, 
lazaristas e irmãs de caridade, 

que pervertem

a mocidade, ensinando^lhe doutrinas anti-liberais".

A Igreja Católica, continúa êle, tal como foi adoftada e re-

conhecida 
pela 

Constituição de 1824, nada tinha de comum com

a Igreja de Pio IX, do Concilio do Vaticano e dos bispos rebel-

des. Esta era incompatível com o Estado Liberal. Não se tra-

tava, 
pois 

como se vê, de uma separação, mas de uma expulsão

em regra. E 
para 

terminar, a clássica declaração de ser bom

católico: 

"Não 

se diga" 
que 

sou hostil à religião em 
que 

fui

criado. Nunca tive necessidade de afastar-me de 
quailquer de

seus 
preceillos".

A 10 de março continúa a interpelação do ministro do Im-

pério 
em relação à 

política 
religiosa do 

govêrno. 

"A 

luta do

episcopado contra o direito 
polfltLco 

do beneplácito", exclama

Saldanha, 

"continua, 

e mais escandecente. E' esta a verdade,

digam entretanto os coniodistas 
políticos que 

está serenada".

A 
questão não tinha adormecido, dera.se apenas a vitoria

da Igreja", conclui Rui Barbosa.

A 3 de setembro e ainda Saldanha 
que 

traz ao conheci-

mento da Câmara 
que 

não há 
paz 

religiosa no 
pais.

Em Mariana há agora sérios distúrbios 

porque 
o novo 

pre-

lado obstava casamentos e batizados 

quando 
os 

padrinhos 
eram

inações. 
"Reaparecem 

pois, 
as bulas não 

plaeitadas" 

— 
excla-

ma indignado! Também 
do Maranhão 

chegavam más notícias

o novo bispo, D. Antônio Cândido de Alvarenga, empossado

no ano anterior, enijendera-se 
tom o 

que 
êle chamava de 

"ge-

neral em chere da cruzada ultramontana" 

(D. Antônio de M;>

cedo Costa) 
— 

e 
já 

andava 
perturbando a 

paz 
das famílias, 

per-

88 —



ÊCOS DA 
QUESTÃO ItELIGIOSA

seguindo maçons. E até em S. Paulo lhe diziam ter o bispo to-

mado atiiludes suspeitas.

Como se ve estava-se muilo longe de considerar os casos

dos bispos de Olinda e do Pará como o de dois excêntricos em

ineio a u/m episcopado icontemporizador. 
Quase 

não há bispo

que 
esca<pe das suspeitas de 

pupista 
e infalibilista. Porque seria

preciso 
ser tudo isso 

para 
ser católico. E 

por 
isso 

proclama: 

—

'Não 

há um católico apostólico romano nesta casa!" E' espan-

toso 
que 

só um deputado 
(Inocêncio Seráfico de Assis Gar-

valho) 
protestasse: 

"Eu 

sou caítólico apostólico romano. Posso

ser mau católico, mas sou católico".

De todos os 
projetos 

apresentados, 
porém, pelo 

lider da

maçonaria, só um foi objeto de debate 
— 

e de um longo de-

bate 
— 

que 
se 

prolongou 
arrastando-se 

por 
todo o ano de 1880:

— 
o da secularização dos cemitérios. E' em tòrno deste 

projeto

que 
se vão (proferir as maiores blasfêmias talvez 

proferidas 
em

nosso 
parlamento.

Nafouco, 
que 

fala a 30 de setembro, é, como seria de espe-

rar, favorável à secularização dos cemitérios 
— 

e termina com

uma 
peroração patética: 

"Senhores, 

vós ides legislar sobre ce-

ínitérios 
— 

... não deixeis 
que 

na hora solene, 
quando 

está

reunida a família em 
prantos, possa 

entrar o 
portador 

da ex-

comunhão e impedir a sepultura do morto no logar do 
jazigo

escolhido, edificado 
pela 

família, ao lado dos restos daquêles

que 
lhe foiram caros". (Muito 

bem)

"A 

Igreja 
pôde 

ter interêsse em manter essa 
prájtica 

de ins-

tituir o seu tribunal à 
porta 

do íCampo Santo 
— 

mas o interêsse

do Estado é exatamente o oposto".

Em outubro ouve-se enfiim uma voz católica. E' a do Sr.

Bezerra de Menezes, de 
quem 

o Sr. Villiena de Morais nos traça

um 
perfil 

tão comovenlte no seu admirável livro sobre o Gabi-

nete Gaxias e a anistia aos bispos na 

"questão 

religiosa". Só o

exórdio 
já 

causa espanto à assembléia.

Freitas Coutinho não se contém: 

"E' 

preciso 
ter-se muita

NOVEMBRO - DEZEMDilO, 1944 89



444
A ORDEM

coragem 

para 
dofendor-se 

os direitos do catolicismo" — 

(Cr//-

zam-se muitos apartes) — 
"Diz 

muito bem o nobre deputado",

continua Bezerra de Menezes. 
"Há 

pouco 
vimos (todos esta Cà-

mara romper em uma tremenda 
gargalhada ipor motivo de ter

o Sr. Marti ni Francisco falado na religião. Portanto, 

precisa-se

mesmo de muita coragem 
para 

se confessar aqui a fé religiosa,

mas antes de 
querer 

os aplausos dos sectários... eu 
quero os

da minha consciência".

Pala ainda Anltônio Carlos. O discurso não vem na integra

— 
mas 

pelo 
resumo 

percebe-se que 
defendeu o direito dos so-

dalicios católicos a terem os seus cemitérios reservados. 
Res-

ponde-lhe 
Espiridiáo de Barros Pimentel, esitranhando 

que 
um

Andrada se 
ponha 

a serviço de uma causa do ultramontanismo,

pois 
assim era considerado o ser a favor da 

garantia de enter-

íur em sagrado os irmãos de uma entidade religiosa.

A 27 de outubro Teodoreto Souto defendendo o direito dos

católicos a terem cemitérios 
próprios 

alega de maneira iirres-

pondível: 

"Os 

cemitérios 

particulares 
foram construídos —

como? Com os dinheiros das fábricas, das confrarias, coun as

cblações 

piedosas 
dos fiéis; respeitemos 

êsses objetos em nome

d» civilização 
que 

apregoais, 

porque 
a civilização 

é a 
justiça, e

a 
justiça é o respeito ao direito alheio".

A isso responde 
Barros Pimentel 

com esta declaração es-

pantosa: 

"A 

autoridade 

pública 
está acima de tudo isso".

Isso — 
no caso seriam — 

a civilização, 
a 

jusitiça e a 
pro-

priedade. O estado está acima de tudo! (Mais 
um 

grande liberal,

lealmente!

Teodoreto 
Soulto denuncia 

enáo a ala radical como res-

ponsavel pela 
entrega 

do 
pais 

ao cesarismo:

"Essa 

teoria do .Estado 
absoluto 

que nivela tudo; essa

teoria <1„ .Estado 
absoluto 

que acaba com todas as instituições

livres, centros de resistência, 
altos relevos 

humanos, forças

eminen es, criadas 

pela 
ação secular 

na marcha da sociedade,

a mhea'S 

"i*™8080 

,dC 

,Mas 
as leorias 

P"«iue é nada menos 
que

a soberania 
cega do numero, 

o absolutismo 
da força material".

Em 4 de novembro 
de 187» ainda 

não se terminara 
a dis-

cussao 
do 

projeto de secularização 
dos cemitérios. 

Seguudo

90 —



ÉCOS I)A 
QUESTÃO RELIGIOSA

44 5

0

Antônio de Siqueira — 
era ainda a 

questão 
religiosa 

que 
im-

pedia 
a decisão de um caso tão simples. 

"Durante 

a 
questão

religiosa 
que 

tem agitado o 
país", (diz textualmente) — 

e note-

se 
que já 

esitamos a cinco <inos da anistia — 
e a 

questão 
é dada

como atual 

"a 

questão religiosa 
que 

tem agitado o 
pais, 

com-

bateu sempre 
pela 

liberdade religiosa e congratula-se com o

país, pelo 
espírito de tolerância 

que 
mostrou, tornando impo-

tente o furor do clericalisino".

A 12 de 
julho de 1880 o debate sobre religião recrudesce.

K 
que 

Saldanha (Marinho lança nova interpelação ao 
governo:

Quer 
saber:

1) Qual a disposição do 
govêrno 

relativamente à exe-

cução 
que 

continuam a ter no Império as bulas, breves ou de-

.

cretos não 
placitados 

competentemenite;

2) Se o 
govêrno 

está disposto a 
permitir 

a entrada no

lírasil de 
jesuítas 

e 
padres 

de ordens semelhantes 
presente-

inente expulsos direta ou indiretamente de diversos 
paises 

da

Europa;

3) Se o 
govêrno 

adota a insltiituição de casamentos civis;

4; Se está o 
govêrno 

resolvido a manter a negação de re-

curso ao clero brasileiro, relativamente às suspensões ex-infor-

mata conscientia.

5) Qual o 
pensamento 

do 
govôrno 

no 
que 

concerne à

grave questão 
da separação da Igreja do Estado;

6) Se tiein o 
govêrno promovido 

no Senado o andamento

e aprovação de disposições desta 
'Câmara 

sòbre o registro civil;

7) iSe a 'Instituição das Irmãs do Coração de Jesus, auito-

rizada 
por 

decretto n.° 7727 de 14.VI. 
publicado 

em 7.VII. cor-

rente é filiada à de irmãs de caridade, está influenciada 
por

estas, ou é 
por 

elas regida?

8) Se o 
govêrno 

está disposto a manter, 
proteger 

ou to-

lerar o ensino 
público 

dirigido 
por jesuítas, 

lazaristas ou irmãs

de caridade?

9) Qual a razão 
pela qual 

o 
govêrno 

tem deixado de to-

mar conhecimento e aprovar estatutos de associações católicas,

quando 
com tanta facilidade aprovou o dessas irijiãs do Coração

de Jesus.

XOVCMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 — 91



446
A ORDEM

IVi 
justificação dessas 

perguntas 
há os excessos do costume.

Freqüentemente 
aparteado 

por 
Jerônimo Sodré, 

por 
Monte e

por 
delicio dos Santos — 

o 
que 

Saldanha Marinho revela 
in-

dignadamente 
é 

que 
o beneplácito vai-se tornando cada vez

mais inútil. Os bispos, em tòda 
parte 

vem cumprindo escanda-

losamente os atos 
pontifíoios 

sem audiência do 
governo. Para

êsse apela êle, alfim de 
que 

faça senítir a autoridade civil!

O violento liberal 
protesta 

até mesmo contra o fato de al-

gumas bulas de caráter 
puramente 

dogmático terem sido 

publi-

ca,das sem o beneplácito imperial, tal como o da Imaculada

Conceição.

Entretanto a constituição não abre exceções. 
"Enltretanto"

esta exigência é imprescindível 

garantia da liberdade do 
país"."Enquanto 

o regime fòr o do regalismo" — 
intervem Rui

líarbosa 
"Que 

não é liberal" — 
obtempera Lourenço 

de Al-

buquerque. — 
"iMas 

é constitucional" — 
replica Rui. E Felício

dos Santos responde 
altivamente: 

"Levantem 

antes a bandeira,

mas deixem-se desita 
guerra de alfinetadas a bispos".

E excusado 
dizer 

que 
na 

justificação de sua 
paradoxal 

de-

fesa do regalismo — 
o lider maçônico não deixou de falar na

inquisição, 
nos maus 

papas, 
nos Bórgia, e no Suplício de Galileu,

para 
chegar finalmente 

às ameaças:

Acreditem 
que, se os negócios 

públicos continuarem a ser

«.ratados 
no Biasil, como até aqui, não é de admirar 

que 
che-

guemos à nova época do Terror e ela há de vir".

Ao 
que protesta Jerônimo 

Sodré:

"Pregam 

doutrinas 
destas e dizem 

que 
nós c 

que per-

seguimos".

Contra o 
jesuitismo as acusações 

chegam 
ao ridículo —

Combato 
o 

jesuitismo, 
proclama o 

grão-mestre 
— 

venha êle

com o burel do capuchinho, 
com a batina do lazarista 

ou com

a touca branca 
da irmã de caridade". 

Os 
jesuítas são então

acusados de terem se apropriado 
dos 

«poucos 

honestos e dignos

que se sentaram 
na cadeira de S. Pedro" 

(Textual). E' impôs-

- acompanhar 
o desenvolvimento 

da catilinária 
de Saldanha.

O 
que 

nos .mporta 
porém, 

para 
a nossa tese, é sempre 

o 
ponto

de vista de 
que a 

questão está de t>ó* k*

1 
• todos 

os bispos 

prosse-

92 —



ÊCOS DA 
QUESTÃO RELIGIOSA

447

guem 
no caminho dos bispos rel>eldes; — 

a instituição do bcne-

pIá*cito 
está em crise, ameaça cair em desuso; o breve (Juanquoim

Dolores está sendo cumprido escandalosamente. 
Tudo isto é

um depoimento 
gravíssimo, contrário aos 

que pretendem 
cir-

cunscrever a 
questão dos (bispos ao 

processo propriamente 
das

irmandades de Pernambuco e do Pará e ao 
processo 

dos dois

bispos. O 
que 

se verifica 
pelos 

anais do Parlamento 
— 

é o de-

11 agrar de um movimento 
generalizado, 

pela 
libertação da Igre-

Ja 

— 
movimento 

que apavora os inimigos da verdadeira liLer-

dade religiosa, atirando-os na 
posição 

odiosa de defensores do

regalismo 
— 

que 
são obrigados a confessar 

— 
não ser a 

posi-

ção 
liberal 

— 
mas estritamenlte legal. Esta 

posição 
é tanto mais

falsa 
— 

quanto 
a campanha de Saldanha, signatário e 

'.relator

do manilfesto de 70, não visa somente o altar mas também o

irono 
que 

ele fusitiiga 
"violentamente. 

De modo 
que 

seria entre-

gar 
a inspeção da Igreja a um 

poder que 
êle mesmo 

proclama

incapaz.

A tal 
ponto 

ataca as instituições 
que 

Jerônimo Sodré, ao

responder a Saldanha a 24 de 
julho, 

começa o seu discurso com

estas 
palavras 

sintomáticas:

"Senhores, 

eu vejo atualmente em minha terra e mesmo

no recinto desta Câmara uma singular anomalia, uma inversão

da liberdade com relação às instituições: de uim lado é a mo-

narqaia de outro a religião, sempre e constantemente agredidas

nesita tribuna: 
— 

religião e monarquia 
que 

estão entretanto

prescritas 
na Constituição do Império.

E digamo-lo, com franqueza, senhores, é 
preciso 

certa

energia, e mais do 
que 

isso, é 
preciso 

ousadia 
para que 

alguém

levante aqui com o fim de defender nem só a monarquia

como ainda a religião".

Mais difícil era ainda a 
posição 

do 
governo 

em face da in-

terpelação. Não era 
possível 

respondê-la sem criar 
precipícios

para 
um lado ou 

para 
outro.

Destacado 
para 

essa missão é o ministro dos estrangeiros

— 
o 

poeila 
Pedro Luís Pereira de Sousa 

que produz 
uma 

peça

de rara habilidade, fugindo dos 
problemas 

e abrigando-se de-

trás de uma retórica fulgurante e dispersiva: Assim, depois de

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 — 98



448
A ORDEM

protestar 
um liberalismo ainda mais vivo 

que 
o de todos os

oposicionistas, termina com esse rapto de eloqüência 
inteira-

mente inesperado 

para 
a defesa de um 

governo do Império

Católico:

"Senhores, 

respeitemos a 
grande 

.perseguida". .. 
(a 

.fé).

"mesmo 

nas suas crendices. O 
que 

não respeito é a beatice, a

hipocrisia, o tartufismo, o manejo das aí rimas espirituais 

para

dominar os espíritos.

"Quantas 

vezes não terá cada um de nós respeitado e aca-

liciado uma crendice inofensiva, ingênua, 
piedosa, que 

origi-

nou-se de um sentimento cristão e 
que 

brotou na maior 
pureza

do coração de uma filha ou de uma iirmã?

"Porque 

rechassar a candura, ferrete-á-la com a severidade,

só 
porque 

na sua expansão nos faz sorrir?"

Ou como 
quem 

diz: transformemos 
o sentimento religioso

nuim ritual feminino, 
que 

adoce os nossos lares, e deixemos 
que

a fé se torne inofensiva na 
política. 

Enquanto isso não ata-

quemos 
a igreja moribunda — 

é um ato de delicadeza.

O ambiente 

parlamentar, 
agravado agora, com a nova in-

terpelação de Saldanha, continúa aquecido na discussão da se-

cularização 
dos cemitérios.

A 20 de 
julho é Rodolfo Dantas 

que 
se manifesta contra o

projeto Saldanha, não sem contudo se manifestar solidário com

o ideal do estado leigo: 
"Sou 

partidário convencido e ardente

de tôdas 
quantas medidas tendam à secularização 

do Estado, e

mirem a imprimir 
a forma ou o caráter leigo nas instituições

nacionais".

Quer porém 
o respeito 

à 
propriedade e o direito ao culto

por parte de todos — 
inclusive 

os da igreja oficial.

E' ainda a 
propósito 

dêste 
projeto que, 

a 27 de 
julho, Rui

Iiarbosa 

pronuncia o mais violento 
de todos os discursos a res-

peito 
de sua atitude religiosa, 

no 
qual declara expressamente

ter abandonado 
o 

grêmio da igreja católica.

Esta 
peça 

oratória, 

que 
constitui 

ponto 
tão debatido nos

recentes estudos sobre Rui, é uma demonstração 
da alta capa-

cidade dialética 
do 

jovem deputado, 
mas representa 

o apogeu

da sua agressividade 
contra a Igreja e os homens 

da Igreja. Não

%

94 —



ficos DA 
QUESTÃO RELIGIOSA 4«'J

li;i (termo dc compaiação 
entre o azcduiuc e a ousadia désites

ataques 
t o Jamoso 

pieílácio 
do Papa e o (Joncílio, 

que 
contém,

entie teri i\eis injustiças aos intuitos da Ii*cjti, 
páginas 

sobre

u estado religioso do Brasil (jue coincidem impressionantemente

com alguns documentos mais respeitáveis, 

provenientes 
de au-

ior idades religiosas. Neste discurso, não. E' a suma do libera-

lis mo anli-clerical, revestida de uma forma admirável, mas com

todas as fraquezas e todos os vícios dos modelos europeus, todo

o material utilizado é tomado ao arsenal do anti-clericalismo

francês então em 
plena 

efervescência: as estatísticas são as

veiculadas 
pelos 

republicanos franceses na campanha de dita-

inação 
preparatória 

da expulsão das congregações religiosas;

ainda se está a sentir os excessos da 
propaganda partidária

quando 
atribui a infalibilidade à Congregação do Index, ao órgão

oficial do Papado, ou ainda a um simples consultor de uni

órgão administrativo 
para poder 

levar ao ridículo algumas de

suas afirmações; 
— 

ou, mais 
grave 

ainda, 
quando quer 

aqui-

latar o valor 
pedagógico 

e religioso da confissão e da direção

espiriltual 
pelos 

sentimentos mórbidos colhidos na correspon-

dènc.ia de um diretor de consciência de apagado nome.

4 . ' * 
i « 

k' I 
*

Também, o ambiente se transformou 
por 

completo com o

* * - % * . ••* * » I - i. - *•' -W fc *'"•# 1

novo tom dado ao debate 
— 

a (Câmara 
que 

assistira ora aplau-

' 
* * ' 

* • * * * * 4 ' » W- * S * Ã

cíindo, ora indiferente, ou às 
gargalhadas, 

como 
já 

menciona-

mos, as mais violentas declarações sòbre religião, imediatamen-

Le agitou-se. Por duas vezes o 
presidente 

ameaçou suspender a

* 
'. * ' 

- * , .... • .

sessão 
porque 

não 
podia 

conter os apartes do recinto e das 
ga-

* » 4 i 
' 

\ | x í ? <* . % -

lerias. Seni dúvida 
que 

dêsse discurso escandaloso derivou a

fama de inimigo da igreja de 
que por 

tal fama ficou marcado

o orador 
que, 

numa nova eleição, viu corotra si o clero em 
peso

Je sua 
província. 

Um sacerdote fez imprimir um folheto, hoje

rarissimo, em 
que, 

após um extrato de vários trechos tomados

dêste discurso, chega à conclusão de 
que 

votar em Rui Barbosa

ou votar no diabo era a mesma coisa.

Ainda em 30 de 
julho 

fala Afonso Pena, autor de um subs-

titutivo, também assinado 
pelo 

deputado Rodolfo Danitas. O seu

projeto 
diz o depultado mineiro 

"quer 

apenas manter, em um

país 
católico, as 

práticas 
da igreja católica; 

— 
como legislador

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBlíO, 1944
— 

95



A ORDEM

I

não atende a crenças nem a cultos 
— 

estabelece .condições 

ge-

rais 
que 

estão de acordo com 
princípios 

e com as 
práticas dos

países 
mais adiantados: o Brasil não é composto de livres 

pen-

¦sadores, 
é 

país 
católico".

Não creio 
que 

tenha havido anos 
parlamentares 

tão ricos

de depoimentos em torno da siJtuação religiosa do Império.

De tôda essa nossa excursão 
pelo 

cipoal dos anais iparla-

mentares restar-nos-á uma convicção indiscutível.

A 
questão 

religiosa não 
pôde 

ser reduzida ao 
processo ju-

diciário a 
que 

alguns a 
querem 

confinar retiirando-lhe até o tí-

tulo de 
questão 

religiosa 
para, qualificando-a 

simplesmente

como 
questão 

dos bispos, transformá-la nuim simples incidente

administraltivo, 
quando 

não omitindo-a 
por 

completo, como

chegam a fazer alguns levianíssimos autores.

Tal como a 
questão 

servil ou a 
questão 

militar 
— 

e mais

do 
que 

estas 
— 

ela é acima de tudo 
— 

uma orise 
que 

se esta-

belece na 
política 

imperial 
que 

tem o seu climax na 
prisão 

dos

bispos 
— 

mas 
que 

longe de cessar cam a anistia 
— 

prossegue

em seu 
processo, 

dentro e !í'óra das instituições 

políticas, 
cami-

nhando 
para 

uma solução 
que 

teria sido completa 
— 

mesmo

denltro do antigo regime — 
se não se tivesse cumprido aquela

triste 
profecia 

do 
professor 

Braz FJorentino 
.Henriques de

Sousa 
— 

ao encerrar o seu luminoso opúsculo sobre o recurso

à <corôa:

Os 
golpes que 

ferem a Igreja, 

prostam 
o 

poder que 
os

dirige.

Ambos cairão 
— 

mas a Igreja levantar-se-á viva e radian-

^e «aoino 
Cristo 

que 
saiu do sepúlcro, ao 

passo que 
seus inimigos

ficarão sepultados na cova 
que 

Lhe haviam 

preparado".

9C 
—



Bibliografia 
da 

questão 
vitalista1 

^

HÉLIO VIANfíA

Poucos acontecimentos 
da história brasileira terão 

provo-

cado maior número de 
publicações 

de todo 
gênero que 

a 
Questão

Religiosa. Desde 
que 

D. Frei Vital Maria Gonçalves de Oliveira,

Bispo de Olinda, decidiu roniiper com o conformismo 
que 

assi-

nalava a situação do catolicismo no Brasil, alté hoje 
— 

surgiu,

cresceu e se manteve um capitulo novo em nossa bibliografia.

Poderemos denominá-lo 

"da 

questão 
vitalista", 

pois 
se a 

Ques-

tão Religiosa, 
propriamente, 

antecedeu a atitude do 
jovem 

an-

tisitite, a èle se ficou devendo seu renovado aspecto, intransi-

gente 

— 
embora impolítico, 

glorioso 

— 

porque perseguido.

Acompanhemos, rapidamente, através de algumas centenas

de fichas bibliográficas e de referências, a repercussão escrita

do importante episódio da história de nossa evolução espiritual.

Antes de fazê-lo, cumpre-nos 
porém 

esclarecer 
que 

o tra-

balho inicial de 
pesquisa 

foi 
por 

nós confiado à aluna da Fa-

culdade Nacional de Filosofia, Srta. Léa 
Quintiere, que 

a êle

se dedicou com louvável zelo. Simultaneamente, tendo o Rev.

Padre Leonel Franca, S.J., Magnífico Reitor das Faculdades

Católicas, deliberado incluir na 
próxima 

edição da revisita

Verbum uma 

"Bibliografia 

da 
Questão 

iReligiosa" 
— 

foi aquele

primeiro 
levantamento consideravelmente aumentado com as

informações 
gentiljnente 

fornecidas 
pelo 

antigo sócio desta

casa, o ilustre historiador Sr. Cláudio Ganns. Em obediência à

anterior deiterminação de nosso 
querido 

Presidente Perpétuo

Sr. Alceu Amoroso Lima, aqui nos encontramos, arrojadamen-

Ac dispostos a comentar tâo variado material, resultante, todo

(*) Conferência no Centro Dom Vital a 22 de novembro.

XOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944



A ORDEM

èle, da ação inteinerata tio Confessor da Fé 
que 

é o nosso

patrono.
%

Começaremos, naturalmente, 
pelas 

obras do 
próprio 

D. Vital.

Depois de sua 
primeira 

Carta Pastoral, impressa ainda em

São Paulo, em 1872, saudando os seus diocesanos, depois da

sua sagração, vem a Oração 
que 

no dia 24 de Maio.(do mesmo

ano) 
pronunciou 

no sólio, . .. 
por 

ocasião de sua entrada 
na

Cidade Episcopal de Olinda. 
'Iniciando 

a campanha 
que 

o inior-

talizou, no ano seguinte apareceram a Circular ... ao Clero da

Diocese, exortando-o a 
que profligue 

os erros.da imprensa ímpia

e a Carta ... 
premunindo 

os seus diocesanos contra as ciladas

e maquinações da Maçonaria. Já em 
plena 

luta, nova Pastoral

teve de lançar, sôbre os desacatos do dia 14 Maio, além de 
pu-

blicar o Breve de S. S. o Papa Pio IX, de 29 de Maio de 1873, o

célebre 
Quanquam dolores, 

pelo qual 
foi aprovada a sua atitude

e condenada a Maçonaria do Brasil. Iniciadas, 
pouco 

depois, as

providências 
oficiais relativas ao recurso interposto 

pela 
Irman-

dade 
por 

êle interditada, foram sucessivamente impressas a

li es 
posta 

... ao Aviso de 12 de Junho-de 1873 e Reflexões sôbre

a resolução do Conselho de Estado e a extraordinária 
peça pole-

mística 
que 

é o volume O Bis/x) de Olinda e os seus acusadores

no 
¦ 
Tribunal do Bom Senso.

Preso e 
processado, já 

tendo dito e escrito 
quanto 

em de-

fesa da Igreja 
julgara necessário, nada 

quiz 
dizer ou escrever

em defesa 
própria. Que 

os homens condenassem o homem, 
já

que 
as suas idéias 

permaneciam intangíveis. Nessa mu-dança de

atitude, está toda a 
personalidade de D. Vital. Tudo 

pela 
Igreja,

nada 
por 

sua 
pessoa. 

Pronto ao combate, mas disposito também

ao sacrifício, no momento oportuno soube distinguir uni e ou-

tro, como aos santos convém.

Julgado e condenado, de sua 
prisão 

retomou 
poderosainen-

te a 
palavra, para prosseguir 

a luta. Do cárcere da Fortaleza

de São João, foi dirigida mais uma Carta Pastoral . . . aos seus

diocesanos. Outra Carta ... a I). Frederico 
Aneiros, Arcebispo

dc Buenos Aires, ofereceu oportunidade 

para 
fiel relato da

quesitão. 
O mesmo aconteceu ao Memorial com idêntico obje-

ti\o enviado a Roma, e aí 
publicado em franoes, o Resumo His-



BIBLIOGRAFIA 
I)A 

QUESTÃO V1TALISTA

tórico da 
Questão 

Religiosa 
do lirasil. O simples caso da 

puni-

ção 
dos membros inaçons de uma Irmandade do Recife trans-

larmara-se em sensacional episódio da História da Igreja Uni-

versai.

Ainda na 
prisão, pôde 

1). Vital escrever a mais extensa e
*' ' i * » 

| | 11 
' 

t

reeditada de suas obras, A Maçonaria e os Jesuítas, originada

11a necessidade de demonstrar a injustiça das acusações aqui

habitualmente feitas aos inacianos e ao inexistente 
jesuitismo.

Aproveitada, assim, em beneficio da verdade, a 
permanên-

cia na fortaleza carioca, compensou-o Deus com o consolo de

mais duas vezes se dirijir, 
por 

escrito, a seus diocesanos. Ou-

yj ¦ * • «r. ' * % f f ' ' è / 
' 

# ^ * í' V Jr f j W* M

tra Carta Pastoral anunciou-lhes o termo da sua reclusão: o
# * * % '

Discurso 
pronunciado 

na Igreja de São Pedro, a 6 de Outubro

de 1876, dia de seu desembarque 
— 

marcou o 
"fim 

da mais 
glo-

riosa das campanhas 
que 

em 
qualquer 

tempo realizou um bispo

brasileiro.

Durante o seu desenvolvimento, não faltou, 
porém, 

a D. Vi-

tal, o apoio de seus colegas de mitra e báculo.

Primeiro de todos, na 
quantidade 

como na 
qualidade 

dos

escritos e atos, foi, sem dúvida, o Bispo do Pará, D. Antônio de

Macedo Costa. Desde 1873 entrou na liça, eficazmente contri-

buindo 
para que 

não ficasse isolado em seu corajoso expurgo

o 
prelado 

de Pernambuco. Publicou, no mesmo ano, a Instru-

ção 
Pastoral sôbre a Maçonaria, considerada sob o aspecto mo-

ral, religioso e social. Procurando esclarecer o 
poder público 

sò-

bre a natureza do conflito então suscitado, dirijiu ao Imperador

uma Memória .. . acerca do recurso interposto 
para 

o Govêrno

Civil 
por parte 

de algumas Irmandades suspensas das 
funções

religiosas. No mesmo sentido, redijiu e 
publicou 

uma Carta . . .

oo Senador Ambrosio Ijeitão da Cunha, e, no ano seguinte, uma.

Pastoral . . . explicando a seus diocesanos a razão do atual

conflito.

Indo a 
processo 

e 
julgamento, 

ao contrário de D. \ ital 
jul-

gou 
oportuna a ocasião para precisar pontos 

de vista 
que 

não

eram apenas seus, mas da 
própria 

Igreja de 
que 

era um dos

mais ilustres representantes. 
O livro Direito contra o Direito

 
ou 

— 
O Estado sòbre tudo. Refutação da teoria dos 

políticos

* ,

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 
1944



4 f/4 A ORDEM

na 
Questão 

Religiosa. 
Seguida do liesposta ao Su 

premo Tribo-

nal de Justiça 
— 

foi o 
poderoso 

depoimento 
prestado pelo 

Bispo

do Pará eni tão 
grave 

'contingência.

Nessa altitude, desassombrada e digna, são de fácil 
per-

cepção os traços distintivos 
que 

o separam do companheiro 
de

provações. 
Aos 

psicólogos 
da História não será difícil marcar

as diferenças vigentes entre os dois Conliessores da Fé, embora

mais de forma 
que 

de dundo, mais temperamentais 
que 

funda-

mentais, unidos, ambos, 
pela grandeza 

da missão sacerdotal,

que 
superiormente desempenharam.

Voltando ao sólio episcopal, e continuando, depois da mor-

te de D. Vital, a defender a doutrina da integridade da Igreja

a 
que 

êsile se sacrificara, coube a D. Antônio de Macedo Costa

redijir, em 1879, uma Resposta ... a seus acusadores na Cã-

mar a dos Deputados, e, nove anos depois, uma Representação

à Assembléia Geral Legislativa, sòbre .4 Liberdade de Cultos.

Entre uma e outra, travou o Bispo do Pará a mais apaixo-

nante e também a mais elegante 
polêmica 

de toda a 
Questão

Religiosa. lendo o Barão do Penedo 
publicado 

cm Londres, cm

1881, um livro contendo o relato de sua Missão Especial' a Roma

cm 187o, respondeu-lhe 
com A 

Questão Religioso 
perante 

a

Santa Sé, volume 
publicado 

no Maranhão, em 1880. Replican-

do-lhe o diplomata, de Lisboa, no ano seguinte, com O Bispo do

Parú e o Missão o Romã, treplicou D. Antônio com novo livro,

aqui aparecido em 1888 
— 

O Barão de Penedo e a sua Missão

a Roma.

Não foi apenas nesse incidente (jue lhe coube dizer a últi-

ma 
pala\ia. 

A separação 
da Igreja do Estado, realizada com a

República, 

pondo 
fim aos motivos 

que 
podiam produzir 

con-

•fJitos 
do 

gênero da 
Questão Religiosa, encontrou na Pastoral

coletiva, de 1890, 
por 

êle escrita, a sua natural e lógica ex-

plicação.

Além de D. Antônio de «Macedo 
Costa, também outros

bispos brasileiros cooperaram 
com 1). Vital na luta 

por 
êle em-

preendida 
contra o abandono das 

prescrições 
do Vaticano.

Começando 
pelo 

Arcebispo da Bahia, Primaz do Brasil,

D. Manuel Joaquim da Silveira, Conde de São Salvador, fale-

:oo 
—



BIBLIOGRAFIA 
da 

questão vitalista 455

cido em 
plena 

campanha, em 
junho de 1874, devem ser men-

cionadas, no setor bibliográfico, 
a sua Carta Pastoral . . . 

publi-

cando o Breve de S. S. o Papa Pio IX, de 29 de Maio de 1873, as
• *

Pastorais, sua e do Bispo do Pará, condenando os erros da Ma-

çonaria, 
e a Carta Circular . . . aos Bispos do Império, animar)-

cio-os na luta então travada com a Maçonaria.

Passando ao Bispo de Sáo Sebastião do Rio de Janeiro,

I). íPedro Maria de Lacerda, depois Conde de Santa Fé, 
primeiro

prelado 
brasileiro aitingido 

pelos golpes maçònicos ainda em

1872, dignas de regisitro são a Reclamação contra as referências

que 
lhe foram feitas em consulta da Secção dos Negócios do

Império do Conselho de Estado, e a Representação 
que 

a S. M.

o Imperador dirijiu, sobre a 
prisão 

e o 
processo 

do Exmo. e

lieumo. Sr. Bispo de Olinda e aderindo à Representação do Ar-

ccbispo da Bahia. Consumadas as 
prisões 

dos mitrados, 
por 

ele

dedicadamente assistidos no Rio de Janeiro, novos folhetos 
pu-

Llicou D. Pedro Maria de Lacerda, sobre a situação em 
que 

se

encontravam A Sé de Olinda 
fundada 

em direito e horrores e

perigos 
de um cisma e A Sc do Pará.

Logo depois do rompimento das hostilidades entre os ma-

çons 
do Rio de Janeiro e aquele Bispo-Capelão-mor, 

publicou

D. Anltònio Ferreira Viçoso, Bispo de Mariana e Conde da Con-

<veição, uma Pastoral .. . 
premunindo 

os diocesanos contra os

folhetos 
ímpios e a sociedade maçônica. Coube, 

porém, 
a seu

biógrafo e futuro sucessor, o então Padre Silvério Gomes Pi-

menta, a autoria de uma Resposta ao Discurso do Sr. Conse-

lheiro Saldanha Marinho, 
proferido 

na Assembléia Maçônica,

ainda em maio de 1872, e da obra O Papa e as Revoluções, do

ano seguinte.

Outro Bispo mineiro, o da Diamantina, D. João Antônio

dos Santos, 
publicou, 

em 1874 e 1875, Cartas Pastorais relativas

à 
Questão 

Religiosa.

C) mesmo fizeram, divulgando as Letras apostólicas sobre

a absolvição dos maçons, os Bispos do Rio Grande do Sul, 1).

Sebastião Dias Larangeira, e de Goiás, D. Domingos 
Quirino

de Sousa.

Além dos Bispos citados, outros sacerdotes se desvelaram

.NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 

1944
— 101



A O Kl) KM

no combate escrito à campanha anti-religiosa, l in <leles, <>

<ire João Esberard, depois 1. Arcebispo do Hio de Janeiro, 

pres-

lou serviços redigindo o opúsculo A Igreja, o Sr. Bispo Dioce-

sano e o Maçonismo e traduzindo o Estudo sobre a Maçonaria

<Jc Monsenhor Dupanloup, Bispo de Orléans.

Do clero 
passando 

aos beneméritos defensores espontâneos

dos Bispos, merecem registro os 
(folhetos em 

que foram reco-

Ihidas suas memoráveis orações: Discursos 

proferidos no Sn-

premo 
rribunal de Justiça nu sessão de 21 de Fevereiro 

petos

Exmos. Srs. Conselheiro Zacarias de Góis e Vasconcelos 
e Se-

hador Cândido Mendes de Almeida, 
por 

ocasião do 
julgamento

do Eximo, e Renmo. Sr. D. Frei Vital Maria Gonçalves de O li-

veira, Bispo de Olinda 
- - 

e 
— 

Discursos 
proferidos no Supremo

Tribunal de Justiça na sesUo 
de |.« de Julho de 1874 

pelos

Exmos. Srs. Conselheiro Zacarias de Góis e Vasconcelos 
e Dr.

Antônio Ferreira Viana 
por 

ocasião do 
julgamento do Exmo. e

Revmo. Sr. D. Antônio de Macedo Costa, Bispo do Pará.

hora do Tribunal, no Senado e na Câmara dos Deputados,

aquele Senador e diversos outros representantes 
do 

povo 
cora-

josamente enlrentaram 
a maioria 

governamental adversa, de-

fendendo 
os direitos da Igreja no Brasil. Extraídos dos 

jornais

do tempo, encontram-se 
em folhetos os discursos nesse sentido

pronunciados 
pelo 

Senador 
Cândido Mendes de Almeida, sòbn

a 
política 

religiosa 
do Ministério, 

e 
pelos 

deputados Tarquínio

Braulio 
de Sousa Amaranto, 

do Bio Grande do Norte, Diogo de

Vasconcelos, 
de Minas Gerais, 

e Leandro 
Bezerra Monteiro, de

Sergipe.

A este ultimo, 
coube uma atribuição 

especialmente 
difícil,

a de oferecer denúncia 
contra os Ministros 

do Império, dos Ne-

gôc.os Estrangeiros 
c da Fazenda, 

êste o 
próprio 

Presidente do

Conselho, Visconde 
do iRio Branco - 

por 
maquinarem contra

a Rehgiao do Império. 
Assediado 

de apartes, em seu discurso,

¦pelos amigos do Govêrno, 
entre os 

quais se contavam o inteli-

genlte Gusmão Lobo, Carneiro 
da Cunha e Paranhos 

Júnior 
— 

o

futuro Barao do Bio Branco — 
foi respondido, 

afinal, 
por

J ristao de Alencar Araripe.

Chegando, assim, 
aos inimigos 

dos Bispos, forçoso será 
pôr



BIBLIOGRAFIA 
]>A 

QUESTÃO VITALI8TA 457

cm evidência o maior doles, não o Chefe do Governo e (irão-

Mestre efetivo da MaçonaTia, não o Ministro do Império, Con-

selheiro João Alfredo Corrêa de Oliveira, 
por 

força do cargo tão

liando à 
Questão, 

mas o simples deputado, 
jornalista, 

e advogado

Joaquim Saldanha Marinho, ex-Presidcnite de Províncias e fu-

turo 
patrono 

dos republicanos, o sinistro 
panfletário 

(ianganelli,

(irão-Mesire honorário da Maçonaria, alma danada e diabólica

de toda a campanha.

E' enorme o seu contingente bibliográfico, sem falar no

puramente jornalístico e tribunício, sem dúvida dos maiores

atingidos 
por 

um 
publicista 

brasileiro. As 
quatro 

séries e tomos

de A Igreja e o Estado ultrapassam 2.100 
páginas, publicadas

apenas entre 1873 e 1870. Somente durante o ano de 1874, de

31 de 
janeiro 

a 18 de abril, e de 0 de setembro a 31 de outubro,

lançou o incansável inimigo da Igreja cinco séries de folhetos

e oito 
panfletos 

isolados, somando 485 
páginas. 

Acrescentem-se

os discursos 
pronunciados 

na ,Maçonaria, de 
que 

se imprimi-
* \

ram em brochuras 
pelos 

menos dois, de 1872 e 1876, e ainda os

proferidos 
na Câmara, 

que, 
com os 

projetos por 
êle apresen-

lados em 1879, formaram, somente 
para 

êsse ano, um volume

de 40<6 
páginas.

Para 
que 

se tenha idéia do respectivo conteúdo, basta citar

os títulos dos folhetos de 1874: Missão Penedo 
— 

cinco folhetos;

Julgamento do Bispo de Pernambuco 
— 

seis (folhetos; O Arce-

bispo da Bahia; O Confissionário, dois folhetos; A execução da

sentença do Iitspo de Olinda, 
quatro 

ifolhdtos; Rejeição da de-

nuncia contra o Gooêrno na Câmara dos Deputados; A decla-

ração do Senador Conselheiro Zacarias de Góis e Vasconcelos;

O Assalto de Macapá e o ultramontanismo, três folhetos; A 
pro-

paganda 
episcopal; O Governo e os Bispos; O Papa e os Bispos;

Os atos do Papado; Decadência do Papado.

Redigidos em linguagem simples, 
preferenlemente 

em 
pe-

riodos curtos, explorando todos os 
pontos que pudess0in 

agra-

dar às massas a 
que 

se dirijiam, insistindo nas acusações mais

absurdas e em 
pretensas 

reivindicações nacionalistas, de 
que 

se

fizera campeão o seu autor 
— 

obtinham esses escritos extr<)-

ornaria repercussão, a 
pesar 

da má fé 
que 

a muitos caiacteri-

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 103



4 f. A ORDEM

/uva, embora fossem sistematicamente apaixonados e injustos,

quase 
sempre caluniadores e odientos.

Abaixo de Saldanha Marinho, seguindo-lhe os 
processos 

e

imitando-lhe as manhas, vinha todo um cortejo de maçons,

deputados 
gover.nis>tas ou 

panfletários 
amantes do anonimato,

jornalistas 
e incensadores cios 

poderosos 
do momento. Poucos

foram, entretanto, os 
que 

se destacaram da súcia do Dr. Câ-

nhamo e de M. Cajoev, do Fábio Rústico e do Graco Americano,

do Guatimozim e de Philochresto, do Pedra Bruta e

do Origenes, de Petrus Doctor e do Verdadeiro Crente.

Èste último, 
por 

exemplo, foi o citado (conselheiro Tris-

tão de Alencar Arairipe. Os outros, merecem o anoni-

mato 
que prudentemente preferiram. 

Exceiua-se, ainda, 
pela

pujança 
de seu mau combate, o Cônego Dr. Joaquim do Monte

Carmelo, X., Canonista, ou anônimo, 
que, 

apesar de sacerdote,

deixou-se levar 
pelo 

aspecto nativista da campanha, alcançando,

com isto, a inclusão no Index de seu*.pamfleto O Brasil mistifi-

cado na 
Questão Religiosa, ao lado de A Igreja e o Estado, do

famigerado Ganganelli.

Maior atenção 
que 

os amigos dos 
pseudônimos 

e o clérigo

transviado, merecerão, certamente, três 
jovens 

escritores de en-

tão, 
que por 

diversos motivos na 
Questão 

Religiosa tomaram

atitudes de 
que 

mais tarde se arrependeram.

José Maria da Silva Paninhos Júnior, iilho do Presidente

cio Conselho de ministros, como redator do órgão ministerialisita

A Nação, nele e na Câmara fortemente combateu os Bispos e

seus defensores. I rinta anos depois, transformado no 
grande

chanceller 
que 

é uma das maiores figuras da História do Brasil,

muito se empenhou o Barão do Rio Branco 
para que 

tivesse o

país 
o 

primeiro 
cardial sulamericano.

Joaquim Nabuco, também 
por 

imperativos do amor filial,

por 
respeito às idéias e atos do 

pai, 
o Senador e Conselheiro

Jose 1 ornas Nabuco de Araújo, foi eventual adversário da Itíre-

ja. 
Um discurso 

que pronunciou 
no Grande Oriente do Brasil,

publicou-se 
intitulado — 

.4 invasão ultramontana. Artigos de

sua autoria, aparecidos no 
jornal A Reformo., reuniram-se no

folheto O Partido 1)ttrdnioritüno i suas invasões, seus óryüos e

seu 
futuro. 

Apesar dos 
prognósticos 

aí contidos, tornou-se o

104 
—



BIBLIOGRAFIA L>A 
QUESTÃO VITALrISTA

eminente abolicionista fervoroso católico, honrando hoje o seu

nome uni dos mais cultos sacerdotes desta arquidocese e o 
pró-

prio 

embaixador brasileiro 
junto 

a Santa Sé.

Também 
por 

intermédio de uma conferência na Maçonaria,

transitoriamente inscreveu-se entre os servidores do mal o iter-

ceiro dos 
jovens 

escritores de então 
— 

Rui Barbosa. Publicada

no Boletim do Grande Oriente do Brasil, serviu de 
preparativo 

à

célebre Introdução à tradução de O Papa e o Concilio, de Janus,

tarefa também incentivada 
pela 

Maçonaria. Encampando, com

brilho e exagero, as mais extremadas opiniões anti-clericais, for-

neceu essa obra, mais 
-larde, numerosos motivos de ataque a

seu autor, já 
totalmente estranho às idéias ditadas 

pela 
ardo-

rosa mocidade e 
pelas paixões 

do momento. Delas tendo se 
pe-

nitenciado muitas vezes, catòlicamente assistido 
por 

um fran-

<iscano morreu Rui Barbosa.

Deixando de lado a 
participação, 

da imprensa e do teatro

na 
Questão 

Religiosa, aquela pró 
e contra os Bispos, êste sem-

pre 
contra a Igreja 

— 
resta-nos apenas tratar dos memorialis-

tas e historiadores 
que posteriormente 

se ocuparam da 
grande

crise 
provocada pelo 

zelo de D. Vital Maria Gonçalves de Oli-

veira.

Entre os 
primeiros, 

deixaram pequenos 
depoimentos Félix

Cavalcanti de Albuquerque Melo, assistente do desacato de 14

de maio de 1878, nas Memórias de um Cavalcanti, recentemente

publicadas; 
o Conselheiro 

Albino José Barbosa de Oliveira, 
que

no Supremo Tribunal de Justiça votou contra a condenação de

1). Antônio de Macedo Costa e assistiu às exéquias de D. \ ital,

cujas Memórias dc um Magistrado do Império foram há 
pouco

anotadas ,por 
seu bisneto Sr. Américo Jacobina Lacombe; 

e o

Conselheiro João Manuel Pereira da Silva, 
que 

nas Memórias do

meu tempo igualmente 
aludiu à 

Questão 
Religiosa.

Passando aos historiadores, 
cronologicamente 

cabe o 
pri-

meiro lugar a Antônio Manuel dos Reis, criterioso e dedicado

redator do 
jornal 

católico O Apóstolo, que 
menos de dois meses

depois da morte de D. Vital 
publicou, 

em 1878, O Bispo tle

Olinda 
perante 

a História, 
.pequena biografia acompanhada de

grande 
e 

preciosa 
coletânea de documentos relativos à 

questão

Í.OVBMBRO 
- 

DEZEMBRO, 
1944 —10..



y

4C0 A ORDEM

vitalista. A ampla bibliografia ai «contida, foi acompanhada,

pouco 
depois, 

pelos 
copiosos dados registrados no Catálogo da

Exposição de História do Brasil, de 1881, constituindo o vol. IX

(Jos Anais da Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro.

Iniciando longa série de biografias de I). Vital escritas 
por

pernambucanos, já 
em 1882 incluiu uma Francisco Augusto Pe-

reira da Costa, no Dicionário Biográfico de Pernambucanos

(Iclebrcs.

Antes de terminar o século, notável capitulo sòbre a 
Ques-

tão Religiosa inseriu Joaquim Nabuco em Um Estadista do Im-

pêrio, 
embora se mostrasse mais 

preocupado 
eim explicar e

exaltar as altitudes do 
pai que 

defender as 
próprias, 

consequên-

cias da mocidade anti-clerical, tempos depois 
peiTeitamente

redimida. -

Encerrando-se a centúria, apareceu 
para 

a história da Igre-

ja 
no Brasil seu 

primeiro 
e autorizado coordenador, o Padre

Júlio Maria, no Livro do Centenários de 1900, onde excelente-

mente sintetizou os episódios de 1872-1875.

Outras 
pequenas 

biografias de vultos da 
Questão 

Religiosa

foram incluídas no Dicionário Corográfico, Histórico e Estatís-

iico de Pernambuco, de Sebastião de Vasconcelos Galvão, como

mais tarde em O Episcopado Brasileiro, de Manuel de Alva-

renga, na História Eclesiástica de Pernambuco, do Gônego José

do Carmo Barata, e em Brasileiros Heróis da Fé, de Manuel A.

Altenteder Silva. Atraindo o assunto não só a católicos, mas

também a conhecidos agnósticos, a um destes, Alexandre Josc

Barbosa Lima, coube retratar 
"Um 

grande 
brasileiro 

— 
Frei Vi-

tal, Bispo de Olinda", nas 
páginas 

da revisita Século XX, de fe-

vereiro de 1906, dois anos depois reproduzidas na Revista do

Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro.

Diversas comemorações 
proporcionaram o aparecimento de

novos estudos referentes à 
grande questão da história eclcsiás-

tica do Brasil. Por ocasião do Centenário da Independência,

ãbor4au-a Jônatas Serrano na coletânea à margem da História

ua República, e o Sr. Manuel Tavares Cavalcanti na 
'tese 

sobre

as 

""Relações 

entre a Igreja e o Estado", apresentada ao I Con-

esso Internacional de Historia da América — 
assunto aliás

1 06



BIBLIOGRAFIA IM QUESTÃO VITA LISTA 461

dois anos depois examinado no erudito livro de I^acerda de A'-

incida 
—< 

A Igreja e o Estado. Na edição do Jornal d o Comércio

I

referente ao Jubileu do Ano Santo de 1925, tratou o Sr. E. Vi-

lhena de Morais de 

"O 

Patriotismo e o Clero no Brasil". Nas

Contribuições 
para 

a Bibliografia de I). Pedro II. comemorativas

do respectivo Centenário, encarregou-se da 
Questão 

Religiosa o

ministro Augusto Olímpio Viveiros de Castro. No volume 
que

festejou os cem anos do Diário de Pernambuco ocupou-se de

1"). Vital o Sr. Luís Cedro. No centenário dos Cursos Jurídicos,

discursou na Faculdade de Direito do Recife, sobre 

"O 

Direito

e a Religião", o 
professor 

Metódio Maranhão, autor, ainda, de

outros trabalhos sobre D. Vital. Evocando o cinqüentenário da

morte do Bispo de Olinda, no Instituto Histórico e Geográfico

Brasileiro reailizou João Pandiá Calógeras importante confe-

¦

ròncia, recolhida hoje no volume Estudos Históricos e Políticos.

' 

A 
prisão 

de D. Vital" foi o titulo do artigo do Sr. José Mariz

incluído no número especial de O Jornal, dedicado ao Estado

de Pernambuco.

Excelentes livros de História examinaram com maior segu-

rança, nos anos seguintes, a 
Questão 

Religiosa. São os casos de

O Império Brasileiro, de Oliveira Lima; de O Gabinete Caxias

c a anistia aos Bispos na 
Questão 

Religiosa, do Sr. E. Vilhena

de Morais; da Formação Histórica do Brasil, de João Pandiá

Calógeras.

Incidentemente, também apareceu nas Cartas do Imperador

D. Pedro II ao Barão de Cotegipe, do Sr. Wandelev Pinho; em

Gastão de Orléans 
— 

o último Conde d'Eu, do Sr. Alberto Ran-

gel; 
no 2.° tomo da História Social do Brasil, do Sr. Pedro Cal-

mon; na correspondência de D. Pedro II e o Conde de Gobineaü,

do Sr. Georges Raeders; na História Secreta do Brasil, do Sr.

Gustavo Barroso; em O Padroado e a Igreja no Brasil, compi-

" 

lação do Sr. João Dornas Filho; na biografia de D. Macedo

Cosia, Bispo do Pará, 
por 

D. Antônio de Almeida Lustosa, Ar-

rebispo do 
'Pará; na apaixonada 

vida de Tobias Barreto, do Sr*

Hermes Liana; na História de D. Pedro II, do Sr. Heitor Lyra,

èm Um diplomata na Corte da Inglaterra. 
— 

O Barão do Penedo

e sua Época, do Sr. Renato de Mendonça.

>.OVEMBRO 
- 1)EZEMBliO, 1944

107



4C2 A ORDEM

Na série de conferências sòbre 

"Os 

nossos 
grandes 

mortos",

organizada em 1940 
pelo 

Ministério da Educação, talou sòbre

D. Vital o Sr. Jorge de Lima.

Não 
podariam 

faltar a esta lista, inevitavelmente incom-

pleta, 
os escritores esilrangeiros 

que 
têm dedicado valiosos tra-

balhos à 
Questão 

Religiosa e sua maior figura.

Vindo em 
primeiro 

lugar seus companheiros de roupeta,

merece a 
primeira 

referência Frei Salvador M. de Nápolis, au-

tor, ainda em 1879, de uma Carta Pastoral aos Missionários

Apostólicos Capuchinhos do Império do Brasil e da República

do Uruguai. Segue-se-lhe Frei Celestino Pedavoli, 
que pronun-

ciou e 
publicou, 

em 1882, uma Oração 
fúnebre 

sòbre D. Vital,

Coube, iparém, ao capuchinho Louis de Gonzague, O.M.C., a

redação da mais completa biografia do Bispo de Olinda 
que 

até

agora 
possuímos, 

Monseigneur Vital, 
publicada 

em 1912, em

Paris e Couvin, Bélgica. Novo servidor de sua 
gilória, 

biógrafo

e reeditor dedicadissimo, é Frei Félix de Olivola, autor, em

1935, de mais uma obra intitulada Um Grande Brasileiro.

Fora do 
quadro 

dos capuchinhos, Monsenhor Pietro Balan

acrescentou longo 'trecho 
sobre a 

Questão 
Religiosa no Brasil

à Storia Universale deila Chiesa Cattolica, do abade Rohrba-

cher. E o 
jesuíta Padre Yves de la Brière, comentando a história

de Le Regne de Dieu sous la Croix de Sud, não deixou de nie«-

eionar o 
grande 

episódio de 
que 

foram 
principais autores os

Bispos de Olinda e do Pará.

Abstraindo-nos dos impressos de todo o 
gênero, 

esta casa é,

porém, 
a maior 

prova 
da manutenção dos ideais vitalistas. Nas,

paginas 
de suas 

publicações 
o 

patrono 
está sempre 

presente, 
co-

mo 
guia 

e estímulo. Desde 1922 foi incluído na Série Jackson de

Figueiredo o volume l). Vital, do Sr. Perilo Gomes. Nas obras,

do Sr. Alceu Amoroso í^ima, mormente em Política e A Igreja

& o Novo Mundo 
y 

numerosas são as ireterencias 
ao 

grande 
luta-

dor e à 
grande 

batalha 
por 

êle travada. Ramificado 
pelos 

Fs-

lados, o. Centro D. Vital.-de Juiz de Fora, 
por 

exemplo, 
jká 

edi-

tou uma Breve apreciação sobre a vida do liispo de Olinda, de

autoria do Sr. Raul Moreira do Nas-cimenlo. 
Nas coleções de

/I Ordtm, sao freejuentes as citações redatoriais relativas a.

n

108 
—



BIBLIOGRAFIA DA QUESTÃO VITAL.ISTA 461

%

Questão 
Religiosa, além de artigos sobre D. Vital, assinados

por 
Carlos Porto Carrero, 

pelo 
Sr. Lúcio José dos Santos e

outros.

Encerrando esta 
pállida 

resenha, 
quero 

mencionar a in-

clusão de I). Vital e do fundador deste Centro, Jackson de Fi-

gueiredo, 
na obra Grandes Católicos, do Rev. Padre Claude

Williamson, recentemente traduzida enitre nós. A dois eminen-

tes vitalistas aqui 
presentes, 

o Sr. Hildebrando Leal, e o nosso

caro Presidente Perpétuo, Sr. Alceu Amoroso Lima, ficamos

tievendo tão 
justas 

homenagens, oportunamente ocorridas às

t

vésperas do centenário de D. Vital, cjue agora comemoramos.

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 
1044

— 
109



Recordação e Morte de um Amigo

DUMAS AlNTUSA

(tradução de Tristão de A TH A Y DE)

Por nossa vida 
passou 

um homem limpo,

brindou-nos, com sua amizade, um coração inteligente.

Tão fino era 
que parecia 

debii,

tão nobre, 
que 

foi desdenhado,

i

tão discreto, 
que passou 

inadvertido.

Calado, simples, amável,

atento só a Deus, descuidado de si.

Doce amigo ditoso 
que 

alargou nossas almas!

Era um descanço o seu convívio.

Para êle, saíamos todos do batismo.

Nesse drama

do 
que 

sou e do 
que quero 

ser,

110 dédalo das 
pistas que 

não existem

porque 
só há um caminho, todos os mais são espelhos,

enquanto uns se esbofam e outros

por 
não saber 

que 
estão buscando a Deus

se buscam a si mesmos,

conseguia 
iperceber onde estava o autêntico.

Via a estátua 
pura 

em uma 
pedra 

tôsca

e suas 
palavras 

poucas 
eram voz afinada

com o 
que 

teria de ser, curioso amigo,

porque já vivia na luz.

Senhor, 
que 

é o Amor?

Oue representa essa caridade do Pai

110 
—



RECORDA.ÇAO E MOKTE l>E UM AMIGO 46 5

que 
difunde o teu Espírito?

Por que 
tropeça un» homem em outro homem

e acha em seu coração 
para 

semipre uma certeza

c diz de alguém sem êrro algum 
possível:

— 
Tenho um irmão?

Com aquele homem limpo era 
possível 

uma amizade divina.

Com aquele silencioso se 
podia 

«falar.de 
Deus

Com aquele 
grande 

singelo folgavam as 
palavras.

Criatura sutil, sabia 
que 

Deus chama

t

e sabia como é tênue, como insegura,

como cheia de suspeitas 
para 

todos essa voz sem defêsa.

Como é diferente da luta aberta

a luta da alma,

e 
que 

agonia, 
que 

luta a 
padecer,

existe no segredo da luta do anjo

que 
não diz o seu nome.

#

E se estamos fazendo uma obra ingente,

se aquela filha dos céus, a Pobreza,

qua 
foi outrora uma 

graça,

hoje em dia esgrime com um código, ameaça,

desconsagra-se

e todo um mundo trabalha

para pôr 
as almas no nivel dos corpos

dentro dessas enormes organizações

que 
negam 9 

Espírito. ..

Se neste mistério construtivo da apostasia

com a Fé amordaçada e 
quase 

assassinada a Esperança.

até as 
pedras 

do santuário

deixam o 
'fundamento 

e se reúnem,

fora da estrutura,

onde não há confissão,

onde não 
pesa 

o 
pèso,

com todas as lascas e impurezas do cascalho,

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 

1»44



46*6 A ORDEM

não terá Deus uni homem, um escolhido,

para que 
ampare ao homem 

que guarda 
o seu batismo?

... í| gi- . , ' , , f % •
ii ' '•

Ninguém fará nada, então,

pelo preço 
depreciado do Sangue,

para que 
o 

pobre 
seja 

pobre,

e o 
poeta, ípoeta;; e o casado, casado;

para que guarde 
a virgem o seu véu

e seja o monge, monge consagrado?

Para 
que 

não seja maculada a vida 
que 

Deus fez.

Para 
que 

não seja fechado o flanco aberto de Cristo.

Para 
que possa 

o homem viver sem dissimulações,

nem enganos, nem artifícios

em 
presença 

do Pai,

com a conciência de filho,

em comum e não sósinho,

segundo o seu sigilo e o seu sacramento?

Um homem limpo viveu 
para 

apagar-se,

um coração inteligente negou o 
que 

não exisite

e negou-se a sil mesmo,

para 
dar e esquecer,

para que 
outros fossem;

para que, 
em seu socêgo, tivessem outros o cimento

firme, abnegado, 
justo, de seu esfôrço.

Foi uma longa 
paciência 

sua caridade.

Non recuso laborem:

este Martinho 
para 

viver de Cristo

partilhava 
sua alma com o 

pobre.

Sem ser dono de nada,

deu muito, a muiitos,

mas tudo o 
que 

dava lhe 
parecia pouco.

uviu seu rosto e 
poude 

ver seus dons?

Sue mão era sua dádiva. Sernjpre

por 
mais 

que 
desse

112 
—



RECORDAÇÃO E MORTE DE UM AMIGO 467

— 
Martinho 

que 
dava a Cristo 

—

dava apenas sua 
paz.

branca era sua alma.

Pois as almas teem cor.

Negras já 
vi

e existem, muito belas, côr de 
prata 

ou côr de cinza,

c também, ah Senhor! amarelas...

Mas aquela alma 
pura

refletida em sua casa

foi um jardim 
escondido.

Vivia ao amparo de um monte

Vivia em uma luz de espaçosa alvura.

Outra alma, nessa luz, respondia a sua alma.

O Senhor 
passou, porem.

%' «fe*» .p.-.A f

Não façamos um 
grande 

túmulo,
' 

M |f' -* yí i I T/ - I * J 
:^ 

ji 
3?' %'

não tem importância nosso 
pobre 

morrer,

só é morrer do corpo.

Consagra 
para 

o Pai todas as outras mortes,

as 
grandes, 

as divinas:

a do Filho, na cruz (que 
não se 

passou 
sem nós)

e a 
que 

consepulta com Ele, 110 batismo,

#

e essa de cada dia

o Suscipe dos 
que 

oferecem,

morte secreta, casta, simples, interior, total.

Nenhuma existe mais árdua.

Só no altar

— 

gota 
de água no cálice

c (ferida 
que 

não tem fim 
—

podemos 
ir itão longe.

Quem 
teve neste mundo vida eterna

de vida eterna ferido morreu mais de uma vez.

KOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944

— 
na



4C8 A 
ORDEM

"^í* - 
\ ! ,'.';vA . ! .•!<!* •' '.VI 

• •'

Aquelas sim são mortes.

Ksta um ofício menor, aipenas, e 
passageiro.

O resgate de uma divida 
— 

devida.

A 
passagem 

de unia 
páscoa 

— 
desejada.

* ' X s •**•" 
I* " f , I I

Aipresta-te,. irmã 
morte,

m 
\ 

" • «# 
. • ;' • 

' 
U' J i 

' 
i 

"1 
.

não 
perdoes, 

amiga, '

•* à ¦ A •

vê 
que 

não estou só.

Seja até o fim cumprida, também, esta obediência.

Acalma-te, 
pois 

não chegas

até a divisão da nossa alma.

t*

Abandonei 
já outros trajes

que 
me estavam mais inexplicavelmente aderidos,

para poder 
dar 

graças.

Pouco morre o cristão com est.a morte.

fjT, y

PdFü 
quem nasccu de Deus e viveu 

uinter 

convivâs*'

é breve a tua hora. Fiat! 

*'' 
•

Já dorme o nosso amigo,

descança do seu dia.

' f 
' 

- » # .

Um vale de montanhas irídíziVeis

um sonho de luz, /'
*

vela o seu sonho. .

* *, 'I 1. . - * m
» * * 

', % • é

A voz severa de S.'Joãollátista, 
" 

•

a voz amante 
que deu nome ao Esposo

precederá 
seu despertar. • 

,

Podem muitos orar sobre seu nome

— 
Wagner Antunes 

Dutra *

eu 
posso 

apenas recordá-lo v 

'

defunto, livre, desligado, 
isento,

ausente destas coisas, r 

"

' 'rZZVi-' .

... 1 i 4 —



RECORDAÇÃO E MORTE DE UM AMIGO 469

puro 

destes retorcidos, tristes afãs

para 

sempre.

Presente aipenas à sua alma

c a estas lágrimas 
que 

a dor,

amigo! amigo!

ou acaso a desesiperada virtude da Esperança,

lentas, não amargas, e sem 
pranto 

e caladas,

do coração, só do 
«coração, 

me arrancam.

Montevideu 
— 

Setembro de 1944.

.Jr. 
•' • . ' ¦

* •• . V* 
--• 4 ' • 

4' 
v 

ir '

4 
'• . * ,

»•* ... :• • '/ • ; <y. » * —v ?

V *. « «, ' «i • «, » * •* •' •: ' » . • m w

• 
¦ •" 

• 
» -V; '. • 

I' 
' 

'

JT ff ;5; 
•; *" 

•- -*

• . . 
w • ,r « -4

. '• 
/•> .. *¦

' 
4- •' .. v ' • .

#• . • • ¦» -

- *

 .. . 
1

?• . * .* ¦' ... 
' ' 

<' ' ¦' .• »' • ' • .V

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 

1944
115



§

.# t

A 17 de 
junho 

último transcorria o terceiro centenário da

morte de João de Santo Tomás e não 
quizemos 

deixar 
passar

o ano de 1944 sem assinalar de algum modó essa data. O artigo

que 
Jacques Maritain nos remeteu e 

que publicamos 
no 

pre-

sente número será a expressão de nossa homenagem à 
figura

do ilustre dominicano 
português 

no 
qual 

o tomismo contem-

porâneo 
vê um de seus mestres mais seguros e mais 

fiéis 
à tra-

dição do Doutor Comum da Igreja.

136



Joio de Santo Tomás

JACQUES MAiRITAIN (*)

E' a Portugal 
que 

devemos João de Santo Tomás, um dos

maiores metafísicos do Ocidente moderno. O seu nome está

% »

muito longe de ser conhecido e honrado -como o merece, e como

só o é 
por parte 

dos especialistas nos estudos tomistas, o 
que

acontece em virtude de circunstâncias históricas 
particulares,

a respeito das 
quais 

direi algumas 
palavras 

e também 
porque

ele ficou como um 
grande 

testemunho solitário à margem do

movimento do 
pensamento profano, 

em sua época. Eu me sinto

I

feliz 
por 

ter ocasião 
para 

lhe consagrar um breve estudo, como

testemunho de 
gratidão pessoal 

a seu respeito, 
porque 

no meu

caso, como no de tantas 
pessoas, 

ele foi o 
guia por 

excelência

11a exploração das 
grandes profundezas 

da 
philosophia pe-

rcnnis. E aqueles 
que 

freqüentaram este sublime espírilto, não

só o admiram de maneira singular, mas sentem 
por 

ele uma

verdadeira afeição e o amam com 
profundo 

amor intelectual,

por 
causa da magnífica 

generosidade 
com 

que 
nos comunica

seus bens.

João de Santo Tomás é 
quasi 

contemporâneo de Descartes.

E comparando esses dois 
pensadores geniais, pode 

o espírito se

abandonar a imaginações históricas intermináveis e com razao

pensar que 
o mundo de hoje seria menos infeliz se o 

pensa-

mento moderno houvesse seguido as veredas do 
primeiro 

em

vez de se lançar nos caminhos do segundo. Essa hipótese, con-

tudo, torna de todo 
quiméricas 

as condições gerais 
da civiliza-

ção no século XVII.

Nasoeu em Lisboa, a 9 de 
julho 

de 1589. E foi ao entrar na

Ordem de São Domingos 
que 

recebeu o nome de João de Santo

(*) Tradução de Luis Santa Cruz.

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944

117



472 A ORDEM

Tonuás, dando a conhecer desite modo a humilde vontade e ma-

gnânima 
fidelidade no servir ao mestre 

que 
se havia escolhido.

O seu nome no século era Jean Poinsot; denota claramente a

origem francesa da família paterna, 
que 

havia se estabelecido

na Áustria, desde algumas gerações. 
O 

pai, 
Pierre Poinsol, era

Syecretário de Alberto, Arquiduque da Áustria. E a mãe, Maria

Garcez, 
pertencia 

a uma família da nobresa lusitana, lendo

concluído os estudos filosóficos na Universidade de Coimbra,

aos 18 anos, recebeu o título de doutor. Em 1608, ia ter com

o 
pai, 

enltão nos Países Baixos, dos 
quais 

o Arquiduque Alberto

se tornara o 
governador, 

após o casamento com a Infanta. Isabel

da Espanha. Foi, 
portanto, 

em Lovaina 
que 

João fez os estudos

teológicos, sob a orientação de Tomás de Torres, dominicano

espanhol. E, como houvesse se decidido a entrar 
para 

a Ordem

dos Frades Pregadores, voltou à 
península 

e tomou hábito no

convento de (Nossa Senhora de Atocha, ean iMadrid, iazendo 
pro-

fissão religiosa em 1613 ou em 1614. Logo aipós a 
profissão,

foi enviado a Alcala de Henares, onde 
permaneceu por 

todo o

tempo de sua vida, excluindo os treze últimos meses.

Duranfte dezessete anos, ensinou no convento 
primeira-

mente filosofia e a seguir, teologia. Em 1630, foi chamado à

liniversidade 
para 

a catedra das Vésperas. Em 1641, foi 
pro-

movido à catedra de Prima. Dois anos depois, com rniuita tris-

teza 
para 

ele, 
pois 

era contemplativo e lhe desgostava a vida da

corte, o rei da Espanha o escolhia 
para 

seu confessor. Devendo

seguir o rei, Felipe IV, em virtude de seu cargo, com a expedi-

ção 
de 1644 contra a 'Catalunha, se viu acometido de febre ma-

ligna, durante o cerco de Lérida. E a 15 de 
junho 

de 1644, mor-

ria em Fraga, fronteira aragoneza, 
para 

onde tfora conduzido.

Devia ter cerca de cinquenlta e cinco anos de idade. E'-nos

agradavel notar 
que 

se tenha conjugado em sua 
pessoa 

as in-

fluências do sangue .português e do sangue francês, bem como

da cultura teológica hispano-portuguesa, 
afim de 

produzirem

uma obra humana de raro esplendor.

Os seus biógrafos nos contam 
que 

foi um 
grandie 

religioso,

amigo da 
pobreza 

e do silêncio. Gomo o seu mestre Tounás de

Aquino, caminhou 
para 

a 
perfeição 

do amor num completo de-

118 
—



JOÃO DE SANTO TOMAS 473

sinteresse de tudo o 
que 

nao fosse a verdade, absorvendo suas

forças no trabalho do espírito e se escondendo na iuminosi-

dade 
-das 

altitudes da sabedoria. E basta-nos a sua obra 
para

mostrar 
que 

além de um 
grande gênio 

filosófico e (teológico,
* 

* 
' • ¦ •'

ele teve também a experiência dos caminhos da mística, 
pois

talando das coisas divinas 
'falava 

de realidades cujo contáto

inexprimível havia experimentado.

A obra filosófica de João de Santo Tomás, constituindo em

• 
' ' 

' • •

seu conjunto o Cnrsus 
philosophicus, 

compreende os seguintes

livros, 
publicados 

à medida em 
que 

redigia os tratados ensi-

nados aos seus estudantes: Artis Logicae Prima Pars (Alcalá,

1031, 1634; Madrid, 1632; Roma, 1636); Artis Logicae Secunda

Pars (Alcalá, 1632; Roma, 1637; Madrid, 1640); Naturalis Phi-

losophiae Prima et Secunda Pars (Madrid, 1633; Roma, 1637;

Saragoça, 1644); Naturalis Philosophiae Tcrtia Pars (AlcaLá,

1634); Naturalis Philosophiae 
Quarta 

Pars (tratado da alma,

Alcalá, 1635).

O Cursus Philosophicus foi reimpresso diversas vezes, após

a morte do autor. A edição de Lçon (1663 e 1678), cuja autori-

dade é bem 
grande, 

hoje não se encontra mais. A reedição de

í ». ? * • "*%

Vivès 
(Paris, 1883) se ressente de muitos defeitos e de ncgli-

gências 
tipográficas, alem de ser muito rara. Felizmente, uma

ótima edição moderna, a do R:P.D. Reiser, .O.S.B., 
professor

do Colégio de Sanito Anselmo em Roma, foi 
publicada 

recente-

mente ipor Maxietti.

Devemos lamentar, com Monsenhor Grabmann, 
que 

não se

encontre um conjunto dos tratados especialmente consagrados

* - » «* f \ ¦ , ,m f •

à metafísica no Cursus Philosophicus. Mas como tão bem ob-

servou o R.Fr. Lavaud, O.P., a doutrina metafísica de João

de Santo Tomás atravessa e vivifka toda a sua obra, aparecendo

a cada momento nas abundantes explicações e digressões 
que

esclarecem os demais tratados; é o caso de suas 
perspectivas

tão 
profundas 

sobre a analogia e 
que 

são expostas em lógica ao

tratar dos 

"antepredicamentos", — 
sobre a subsistência e a

existência, sobre a subordinação d

dade instrumental em filosofia natural, ao tratar da composição

hilemórtfica dos corpos e ao tratar da causalidade física; so-

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944 119



474 A ÒRDEM

bre o conhecimento, no tomo IV da Naturalis 
phiVosopliia, 

a 
pro-

pósito 
da 

psicologia 
dos sentidos e do intelecto. Mas é sobre-

tudo, no Cursus thcologicus 
que 

as mais 
profundas perspectivas

são reveladas ao leitor, ao considerar cie as 
grandes questões

teológicas. E foi o 
privilégio 

de João de Santo Tomás mostrar

como as mais 
precisas 

e as mais sutis doutrinas da metafísica

peripatótica, 
fornecem ao espírito frutos de sabedoria 

que 
A ris-

toteles não havia imaginado, e de incomparável sabor intelectual,

quando postas 
em contáto com os dados da revelação, 

pela

teologia.

f

A obra teológica de João de Santo Tomás é constituída 
por

oito tomos do Cursus theologicus. Os três 
primeiros 

foram 
pu-

biicados 
por 

ele mesmo 
(o primeiro 

tomo em Alcalá, em 1637,

e reeditado era Gênova, em 1654; o segundo e o terceiro, em

Lyon, em 1643); os demais foram editados após a sua morte

(os tomos IV e V, em Madrid, em 1645, os tomos VI e VII em

Madrid, em 1649 e em 1656, o tomo VIII em Paris, em 1667, e

em Lyon, em 1674). As edições completas são de Lyon, 1663

(«com exclusão do oitavo tomo); de Colonia, 1711; de Paris."

Yivès, 1883-1886. Os Beneditinos de Solesmes iniciaram a 
pu-

blicação de uma nova edição, 
que 

se revela obra magistral, tan-

to no 
qu-e 

diz respeito à segurança da revisão do texto, como

quanto 
à apresentação tipográfica.

4

Convém adicionar ao Cursus thcologicus um catecismo re-

digido em es<panhol: Expliccicion de la Doctrina cristiana, 
que

foi composto antes de 1640; bem como os dois opiísculos: Pra-

tica 
y 

consideracion 

para 
ayiidar a bien morir 

(de Saragoça,

1645) e Breve tratado 

para 
saber hacer una confession 

general

(de Madrid, 1644 e mais tarde editado em Veneza, 1693).

Ailgumas «considerações 

podem 
nos ajudar a ter uma idéia

do 
papel 

de João de Santo Tomás na história do 
pensamento.

Foi um homem de Escola, um comentador, 
empenhado no ma-

gnífico 
renascimento 

do ensino tradicional, 

que 
constiiluia a

glória 
das Universidades espanholas 

desde Francisco de Vitória.

Digamos 
que pertence 

a essa 
grande época 

que 
se denominou a

idade barroca da escolástica, 
ou a uma escolástica 

que 
se li-

bertoTi das formas medievais 
do comentário 

propriamente 
dito,

120 
—



JOÃO DE SANTO TOMtlS 475

#

organizando os seus tratados segundo um 
plano 

independente

do de Aristóteles, com unia liberdade e uma abundância arqui-

teturais exilremamente ricas e engenhosas, mas sobrecarregado

com um aparelhamento dialético singularmente massiço 
por

causa das discussões e controvérsias 
professionais. 

Mas teve

João de Santo Tomás um 
poderoso 

élan 
poético, 

uma força de

intuição soberana, uma 
penetração 

de vistas com uma trans-

cendente simplicidade 
(graças a 

qual 
ele se 

parece 
de maneira

a mais 
profunda 

com o seu Mestre Santo Tomás de Aquino) e

tudo isso atravessando, dominando e vivificando o seu imen-

so aparelhamento. Em torno dele, o mundo com Des-

caries se afasta da sabedoria teológica e da sabedoria metafi-

sica 
para 

seguir as seduções das ciências experimentais e (tísico-

matemáticas, na esperança de 
graças 

a elas se tornar dono e

senhor da natureza. E ele, afastando-se ao mesmo tempo do

mundo e desse advento moderno das ciências da naiureza,

perscruta, 
a/profunda, 

precisa, 
expõe, explica e defende, como o

último e o maior representante da tradição das escolas, a he-

rança metafísica e teológica adquirida 
pela 

sabedoria 
grega 

e

pela 
sabedoria cristã.

E\ 
por 

isso, muito instrutivo considerar a situação 
para-

aoxal em 
que 

ele se encontra. Rico em tesouros inteligíveis de

uma vitalidade su|pratemporal, e situado à margem do movi-

mento de 
pensamento 

que 
mais caracteriza o seu século, vê a

civilização temporal, em cujo seio trabalha, se recusar os bens

em 
que 

transborda, 
pois 

ele mesmo os cerca com uma crosta

protetora que 
contribui 

para 
torná-las inassimiláveis ao espi-

rito desta civilização.

E' uma condição 
que 

me 
parece 

típica da época da Contra-

Reforma. A bem dizer, nem o filósofo nem o teólogo escapam

à cultura temporal em 
que 

estão empenhados; quanto 
maiores

são, mais a transcende e mais lhe ficam ligados. Nietzscfoe está

unido à cultura do séoulo XIX, ainda 
que 

a ela se tenha oposto

com violência desesperada. Embora tenha se elevado como ao

infinito sobre a civilização medieval Santo Tomás de Aquino

permanece preso 
a ela no apogeu do seu movimen/to ascensio-

nal; mais tarde, a idade média moribunda ia 
prescindir 

dele.

XOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944

121



476 A ORDEM

Por sua vez, herdeiro da cultura dos séculos cristãos, num tem-

po que 
se afastava, cada vez mais, das mais altas regiões dessa

cultura 
— 

i])ois era uma civilização inteiramente diversa 
que

começava a reinar no mundo 
— 

João de Santo Tomás se fecha

e se isola, como num sector cerrado, no ar tradicional da Escola

#

e do ensino eclesiástico. Mas aceitando esse isolamento, ele fi-

cava em acordo com a lei de 

''separação" 

característica do seu

tempo. Separa a metafísica do século acantonando-a no céu da

teologia; na mesma época, Descartes separa a filosofia da teo-

logia, acantonando-a no século e nas esperanças terrestres de

$

um conhecimento demiúrgico da natureza.

Essa 
posição paradoxal, 

de 
que 

acabo de falar, explica as

imperfeições 
que prejudicam 

a obra de João de Santo Tomás.

Ela não se ressente apenas de complicações técnicas habituais

ã eseolástica barroca e se compraz em intermináveis discussões

com autores secundários 
que 

só tinham uma aparência de exis-

ttncia intelectual na atmosfera confinada da Escola; mas so-

freu, em certo momento, 
por 

causa de adversários como Suarez,

a influência a 
que 

se expõe aquele 
que 

combate sem descanso

adversários 
que 

se é obrigado a 
perseguir 

até o ínfimo detalhe

e usando de métodos escolares, terreno este em 
que 

se corre

o risco de emipenho demasiado. Na verdade, trata-se apenas de

traços fortuitos, 
que 

não conseguem afetar nenhum 
ponto 

de

douitrina essencial. Por outro lado, João de Santo Tomás, ao

conceber e edificar a sua obra, tão magnificamente 

poderosa

como defesa do tomismo contra os inimigos deste, encerrava

nos limites de um 

"gênero 

literário" bastante estreito — 
o da

polêmica 
de escola um 

pensamento cuja aibundância e 
gene-

rosidade transbordam a todo momento desses limites. E o 
que

se tem a lamentar, é 
que 

haja 
permanecido 

pura 
e simplesmen-

ie desinteressado da imensa renovação 
das ciências físicas 

que

se 
processava 

em sua época e 
que iria revolucionar 

a cultuTa

ocidental.

Mas os defeitos 

que 
acabamos 

de assinalar 
são o resgate

de benefícios intelectuais 

que 
lhe devemos, 

bem como da 
per-

íeita elaboração 
dos segredos 

de sabedoria 

que 
nos revelou.

Nesses defeitos há uma 
parte 

de sacrifício 
graças a 

qual

ponde 
ser atingido o efeito 

próprio à sua vocação intelectual,

122 
—



JOÃO DE SANTO TO\ÍAS 477

da maneira mais excelente. 

"La 

beauté boite", dizia um 
poeta

meu amigo. Também se 
pode 

dizer 
que 

as mais fecundas obras

da inteligência humana são obras 
'feridas. 

Chagas felizes 
quan-

do estimulam o 
gênio, 

tal no caso de João de Santo Tomás. Em

úlllima análise, os inconvenientes 
que 

lhe causaram o seu tem-

po 
deram em resultado o ter cntesourado os mais elevados bens

da tradição filosófica e teológica 
para 

um tempo vindouro, que

saberia extrai-lo da 
ganga 

escolar. Pois finalmente esperamos

que 
ele haja trabalhado 

para 
nós, 

para 
uma nova idade da cul-

tura. E cabe a nós aproveitarmos sua caridade intelectual com

ação à distância, 
para 

a 
qual 

tanto se iprestou nele, e de modo

definitivo, o aparelhamenlo da escolástica barroca.

Não há margem aqui 
para 

enumerar os 
progressos 

que 
a

síntese tomista deve a João de Santo Tomaz. Mas sem entrar em

minúcias técnicas, anotarei alguns 
pontos 

a respeito dos 
quais

ele soube extrair do tesouro antigo novas riquezas, 
graças 

à 
pro-

fundeza do seu olhar. iComo ninguém, soube avaliar a espiri-

tualidade 
própria 

da lógica, desconhecida 
pelo 

nominalismo dos

"terministas" 
do século XIV e 

pelos 
modernos, que 

reduzem à

gramática 
de sinais uma ciência de relações orgânicas 

que 
as

coisas conhecidas mantêem enilre si, no exercício vivo do 
pen-

samento. Quer 
se trate do universal, 

-quer do ente de razao ló-

gica, quer 
d.o signo, 

quer 
da teoria da ciência, ou da subordina-

çâo 
das ciências, a todo momento, as 

grandes 
teses clássicas são

tratadas 
por 

ele à luz decisiva das íontes inteligíveis. Mas e

sobretudo, no aprofundamento 
da vida ;propria da inteligência 6

de suas operações imanentes que 
ele aparece como um 

guia 
in-

comparável. Aqueles que 
creein simploriamente 

na 

"ingenuida-

• 
de" do realismo tomista mais lucrariam 

se meditassem sobre as

admiráveis 

"disputas" 
consagradas por 

ele à intelecção, 
ao con-

ceito como signo iformal, ao mistério do 
fieri 

aliuã in 
quantum

aliud, ao conhecimento da alma 
por 

si mesma, ao conhecimento

angélico, à 
processão 

do Verbo in divinis e à visão da essência

increada. 
Quer 

como filósofo, quer 
como teólogo, é ele o mes-

ire das explorações em 
profundidade 

no universo do espirito.

E os idealistas modernos, que 
se reivindicam esse universo, 

se

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 
1944

123



478 A ORDEM

compreendessem João de Santo Tomas, deveriam confessar

diante dele o cará'ter ainda 
primitivo 

das suas concepções.

No domínio da filosofia 
prática, 

não é fácil discernir seu

verdadeiro 
pensamento 

sobre a natureza do saber moral, 
pois

se 
pode presitar 

a malentendidos; mas sua doutrina sobre os há-

bitos, sobre as virtudes intelectuais e sobre as virtudes

éticas, abre 
perspectivas 

de uma fecundidade indefinida

para 
uma multidão de 

problemas 
modernos. E como seu

mestre Santo Tomás ele é, antes de tudo, um teólogo.

Sobre todas as 
grandes questões 

teológicas, ou se trate

da Trindade, ou da ciência divina, ou da vontade di-

vina e de sua relação de livre amor com as creaturas, ou

cia 
graça 

e da Incarnação, aparece ele como o comentador, 
por

excelência, do Douitor Angélico e aos nossos olhos, maior ainda

neste ofício do 
que 

o célebre Caietano (1). 
Ter-se-ia dito 

que 
a

sua missão 
própria 

seria, à força de triturar sua doutrina, 
por

em evidência as intuições centrais, 
primeiras 

e soberanas, 
que

* * "

constituem a riqueza inexgotável da insondável limpidês de

Santo Tomás.

Enfim, em seu tratado sobre os Dons do Espírito Santo

(2), do 
ponto 

de vista da especulação doutrinária, ele nos for-

nece tão elevadas luzes sobre a vida mística e sobre a união

contemplativa, 
que 

se 
pode 

com razão comparar seu ensina-

mento neste domínio com aquele 
que 

nos dá São João da Cruz,

o Doutor Místico 
por 

excelência, sob um 
ponto 

de vista bem di-

ferente e, antes de tudo, 
prático 

e experimental.

Rude, escolar, sobrecarregado 
de tecnicidade, incorreto às

vezes, abundante em repetições, apezar de tudo isso, o estilo de

João de Santo Tomás é magnificamente 
vivo, maravilhosamente

(1) As razões de semelhante 
predileção foram expostas, de ma-

nelra excelente e em termos 
que subscrevo sem reserva, 

pelo R.Pr. Gar-

deli, O.P., em La Structure de 1'âme et 1'expérience 
mystique e pelo

R.Fr. Lavaud, O.P., em seus estudos sobre João de Santo Tomás (ar-

tigos para La Vie Spirituelle, 
julho-agosto de 1926 e Apêndice VI à tra-

>„= u,e<>l<*um Parl3. 

Blo, m7,

(2) Tratado traduzido, 
para o francês 

por Raissa Maritain, Paris,

fcditions du Cerf, 1930.

124 
—



JOÃO DE SANTO TOMAS 479

adequado a seguir e exprimir as curvas e sutilezas de seu 
pen-

samento em crescimento 
orgânico e 

germinação. A beim dizer,

e 
«para 

quem 
sabe entendê-lo, é um estilo transiyordanle de

poesia. 
João de Santo Tomás se explica a si mesmo 

quanto 
às

imperfeições de sua linguagem, 
"vestimenito 

de 
guerra 

de te-

cido grosseiro", 

44 

tenda com 
pele 

de caibra", mas 
que 

^conveem

ao lutador empenhado num combate a 
que 

se lançou com toda

a alma.

Diego Ramirez conta 
que 

à hora da morte ele testemunhou

nada haver 
jamais 

sustentado, durante trinta anos de magis-

tério, 
que 

não tivesse 
julgado conforme à verdade e ao Dou-

tor Angélico; à verdade, antes de tudo, e ao Doutor Angélico

por 
amor a ela! Ao mesmo tempo, 

'brilha 
eim sua obra a 

pode-

rosa originalidade de sen 
gênio. 

Como no tratado sobre os Dons,

quase 
sempre ele 

prolonga 
em sínteses totalmente novas o 

pen-

samento de Santo Tomás, alargando as fronteiras do tomismo

a *

graças 
a uma ousadia tanto maior 

quanlto 
mais se funda na

mais vigorosa e veemente adesão ao espírito e aos 
princípios

orgânicos do tomismo. Precioso exemplo, 
que 

nos faz ver até

que ponto 
devem e 

podem 
andar 

juntos 
a fidelidade e a origi-

nalidade, o resipeito vivo 
pela 

herança da sabedoria transmitida

pelos 
mestres e a força de Tenovação e de 

progresso, quando

tudo se dá, a capa, a túnica, e o Testo, a um amor soberano

pela 
verdade.

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944

— 
125



t

A eucaristia/ causa de nossa 
glorificaçao

P. LÁZARO NEVES, C.M.
à, * * "

Gloria et honore coronasti eum, Domine! (Ps. 
8,6)

"Crescei, 

multiiplicai-vos e dominai a terra!" (Gen.f 1,22).

Dominamini: dominai! eis a 
palavra 

que, 
encantando os

ouvidos do homem, lhe 
penetrou 

no coração, orifde achou a

mais franca acolhida. 
(Crescer, subir, dominar! a 

glória! 
boi

* 4 ** 
' 

¦ 7- • . 
* 

y 
¦ * -t» v /**', \ * '*>¦*. 

j£ J*' 
' *

Deus mesmo 
quem 

nos deu esta ambição, e o instinto do ho-

•*'**. ' 
f ; " ¦ 

' *

inem é correr na expansão deste sentimento. A terra lhe 
parece

pequena 
demais; o seu 

paraíso 
está fechado 

por quatro 
rios;

todas as árvores não estão ao alcance de seus dedos. Por 
que?

.Por que?... 
E a tentação infernal lhe sopra: 

"Se 

comerdes da

árvore 
que 

está no meio do 
paraiso, 

sereis como deuses!"

'• ^ * , 1 * 
** 4* r • . * •

. Ser como Deus! E.Deus 
permitiu que 

mais este desejo en-

trasse no coração de sua criatura. Oh! Não! 
'O 

demônio não

j'; ' -

.disse tudo; 
querendo 

enganar, èle mesmo ficou enganado. Deus

¦ > • 
,<¦ - ¦

nos destinou a muito mais ainda. Estou escutando a 
palavra

do Profeta, 
palavra que 

Nosso Senhor se dignou confirmar:

Dii estis et 
filii 

Excelsi omnes: Sois deuses e filhos do Alti-s-

simo! (Ps. 81,6). Mas o homem errou, 
pensando que poderia

atingir essa 
glória 

ipelo seu 
próprio 

esforço, 
pelo poder próprio,

com suas 
próprias 

forças, e, infeliz! tomou o «caminho 
da deso-

bediência. E tudo 
perdeu! 

Cecidit corona capitis nostri (Thren.,

5, 16): caiu-lhe da cabeça a coroa de rei!

# |

O caminho e outro, e nós acabamos de o ouvir do Santo

Evangelho: Si 
quis 

diligit me... ad eum ueniemus et mcin-

sionem apud eum 
faciemus (Joan., 14, 23): 

"Se 

alguém me

ama, viremos a êle e nele colocaremos nossa morada". Esta

habitação de Deus em nós, obra 
que 

atribuímos ao Divino Es-

>pirito Santo, se faz 
pela graça 

santiíicante, 

que, ao mesmo

126 
—

o



A EUCARISTIA. 
CAUSA 

DA .VOSSA OLORIFICAÇAO 481

tempo, nos torna 

(partfonpainles da natureza 
divina, na expres-

suo de S. Pedro: diuinae consortes 
naturae 

(2 Petr1, 4 .

A»°ia o homem encontrou 
o verdadeiro caminho da

glória: 
sua coroa é a união íntima com Deus, a 

qual 
o eleva

eietivamente acima de Iodas as outras criaturas: Gloria et ho-

itore coronusti eum, Domine, et constituisti eum super opera

manuum tuarum 
(Ps., 8, 6) .

Nós atingiremos essa 
glória sobretudo 

por 
meio da Buca-

í i st ia, 
que 

é um Deus no meio de nós, um Deus transformando»
• ¦' * * * 0

nos nele, um Deus fazendo nossa felicidade eterna. E' o 
que

vamos contemplar com as luzes do Divino E&pirito Santo e sob

a 
proteção 

materna da Santíssima V irgem, a 
quem 

invocamos

humildemente.

•.* í • . 
4.-i ,> .**' 

*' * 
». • #•>> V-* m ¦ ' » 

" '< • • •
' 

I

• 
• ' 

. • 
. 

; ... - 
, 

• v
#. \

i# 
' 1 * ***** : * 

' 
*Z* • * *% , *"¦

" " • " ' 
¦ - ' • • • • ¦

D,eus não se arrepende de seus dons, ensina-nos S. Paulo
" * v> í *- J7 

y í

(Rom., 11,29); muito menos, talha nos seus decretos. Mas, se,

para 
nos criar a sua imagem e semelhança, lhe bastou apenas,

depois de ibreve 
conselho, soprar sobre .nós o seu sôipro divino,

quanto 
não lhe custou restiituir-nos o 

que perdêramos, 
tornar

a 
pôr. 

sobre nossa cabeça a coroa caída! O homem ficou tão¦ •* . 1 ¦ 1

fraco,. tão inclinado a terra! Sobretudo, entre êle e seu Criador
. U* »/•"•* V - » . 

.

- « * v . . , * . : 4 a 
' 

h V-

se cavara um abismo infinito 
;ao cair da tarde, sentia na brisa

4 ¦ ¦ '' «•, .. . I . V «•-.*. 
' 

\ . ' i

mansa a voz do seu Deus, 
que 

com êle vinha conversar fami-

liarmente; agora, se vê obrigado a se esconder... e 
por mêdo...

ainda nó Paraíso: Vocem tuam audivi in Paradiso et timui

(Genes. 3, 10). ' 

: -

* 
'V- ' • 

*'*V- 
. 
': 

'¦ 
" -' . '••• .•'« 

/ 
•• ¦. 

" 
- •:'» !' 

' 
•*

Novo conselho no seio da SSma. . Trindade, e o Filho, o

Verbo Eterno, se apresenta: 

"Eis-ine 

aqui, Pai, 
para 

fazer a
'•* '• *,*.•; 

-4*'. ' 
*» 

r*" *, ,• • -T t j, K" . > X i w *

\iOssa vontade!" E Ele se fez homem: et Iconio 
fadas 

est (Symb.
0 • * • . • t •* 

• *¦ | * *. . s «»»**'" s 
•*4* „ ¦ v

Xiç.-Çonst.)., Deus se fez homem e habitou.entre nós. 
Que 

apro-

xunaçao! 
que 

bondade! Já 
que 

o homem não 
pode 

chegar até

Deus, 
é Deus 

quem 
desce até <> homem, feito homem como êle.

Em Listres, S. Paulo e S. Barnabé curam um 
pobre 

aleijado,

coxo de nascença; o 
povo 

admirado exclama: 

"Os 

deuses sob
'' v 'i *\ * ? 

r » J v' ¦ ( 
^ f • .

a .forma humana desceram até nós!" Dii simites Jacti honti-

>:-í" v" • 

"' 

V íw\ 
"."V;

nibus 
descenderunt ad nos (Act. 14, lü). Eles não erravam deV %' .« * . •'»/'* A • • ^¦ , >, > • « ¦ ,

MOVEMB1ÍO - 
DEZEMBRO, l'J44



4>:2 A ORDEM

lodo, 
pois 

os Apóstolos 
pregavam 

justamente 
um iDeus feito

homem 
por 

amor de nós. Escutemos S. Ambrósio: 

uJesus 

se

fez homem, é criança, ipara nos fazer homens 
perleitos; 

é en-

volvido em 
panos para 

destruir em nós os laços da morte; fica

num 
presépio, para que possamos 

ficar sobre altares; está sô-

bre a terra, 
para que 

estejamos no céu; não tem um lugar na

hospedaria, 
para que 

tenhamos muitos lugares no céu." (De

Incarnat).

Esse Jesus (faz suas delicias em habitar entre os homens.

*

Durante trinta e três anos, viTam-no as crianças e os velhos,

os 
pobres 

e os ricos; os humildes, os doentes, os 
pecadores 

sen-

tem os efeitos benéficos de sua 
passagem, pois 

êle .passou ía-

zendo o bem: Pertransiii benefaciendo (Act., 10, 38). Passou...

e 
por que 

não ficou? Não deveria êle ser o Emanuel, o Deus

conosco? Oh! Sim! Ele ficou; o 
grito 

dos diisjcípulos de Emaus

é o 
grito 

de tôda a humanidade: Mane nobiscum, Domine 
(Luc.,

24, 29): ficai conosco, Senhor!

E êle ficou! Numa 
pequenina 

hóstia consagrada, lá está

Jesus todo: seu corpo, seu sangue, sua alma, sua divindade.

E diante dessa 
pequenina 

hóstia, dessa àgorâ 

"migalha 

infi-

nita", os Anjos e os homens se 
prostram 

em adoração. E 
quem

é êsse 
que 

é adorado? E' um dos nossos, é um de nós! E' Deus

que 
se fez homem 

para 
morar conosco: Et cum hominibus

conversatus est (Bar., 3, 38).

As cidades sentem-se honradas com serem as sedes do 
go-

vêrno: são as capitais, as cabeças, como sendo o 
que 

haja de

mais nobre no 
país. 

E eis 
que, 

não somente as cidades mas os

simples lugarejos são honrados com a casa de seu rei 
que 

é

Deus; em tòda /parte, um edifício se destaca, levantando 
para

o alto sua flexa esguia, e a dizer a todos os 
que passam: 

Alto!

A<juí está o Deus 
que 

sé fez homem e veio habitar entre nós!

ii

Meus senhores, 

poder 
contar um Deus em nossa raça, em

nossa íamília 
(ele é nosso irmão), 

que grandêza 
paTa 

nós! Mais

ainda. Ouvi S. Teresa: A 
graça da Eucaristia é maior 

que 
a da

128 
—



A EUCARISTIA, CAUSA DA NOSSA GLORIFICAÇAO 483

Incainação, 
pois, 

incarnando-se, 
o Filho de Deus deificou ape-

nas a sua 
própria 

humanidade; 
na Eucaristia, deifica todos os

homens . E um comentário da (palavra de <S. João no Evan-

i/elho: 

"A 

todos os 
que 

o receberam deu o 
poder 

de se torna-

rem filhos de Deus". 
(Joan1, 12) .E S. Paulo acrescenta:

UE 

somos transformados na 
própria 

Imagem divina": iti

eamdem imaginem transformamur 
(2 Cor., 3,18). E' verdade,

nao nos tornamos Deus 
por 

essência, mas a união da carne de

Jesusi com a nossa carne faz 
que 

nossa carne seja a carne dêle,

e a carne de Jesus é a carne de um Deus. Daí essa expressão

iorte de Tertuliano: Caro corpore et sanguine Christi vescitur,

ui anima de Deo saginetur 
(De Resurrect. carn., c. 8): 

"Nossa

carne se alimenta do corpo e do sangue de Cristo, 
para que

nossa alma se sacie, se engorde de Deus".

"A 

propriedade 
deste sacramento, diz S. Tomás de Aquino,

no Ofício da Santíssima Eucaristia, é transformar o homem
%

em Deus e torná-lo semelhante a ele. Pois, se o fogo tem o

poder 
de transformar nele todas as coisas a 

que 
se une, e de

lhes comunicar sua fôrça e 
perfeição, 

depois de nelas ter des-

truido o 
que pudesse 

ser contrário a sua natureza; 
quanto 

mais

esse fogo ahrasador da divindade não há de consumir tudo o

que 
achar de impuro em nossas almas, e de as tornar seme-

lhantes a êle?"

Um dia, foi depois da 
queda, 

verificou Deus com 
pesar,

se não com decepção: Ecce Adam 
quasi 

unas ex nobis 
factus

est 
(Gen., 

3,22): 

"'Eis 

que 
o homem se tornou como um de

nós". Agora, 
já 

não é mais com 
pesar 

e tristeza 
que 

Deus o

verifica; bem ao contrário, é com deliciosa complacência. O

homem-Jesus é Deus, e nós comemos de sua carne e bebemos

de seu sangue, e 
— 

ó 
glória! 

— 
somos leitos o seu corpo e

membros de membros, afirmou S. Paulo, na 
primeira 

Epístola

aos Coríntios; voltando-se 
para 

cada um de nós 
que 

comun-

gamos, 
Deus 

poderá 
dizer, como disse de Jesus: Eis o meu

filho muito amado, em 
quem pús 

as minhas coniplacências".

(Math3, 17). S. Cirilo nos chama de concorpóreos, consan-

guine 
os de Cristo, um só corpo de Cristo (Catcch. 4). Ah! Se-

nhores, 
já 

não somos nós 
quem 

vivemos, é o 
próprio 

Cristo

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944

— 
129



484 A ORDEM

(jiie vive em nós»; somos o templo de Deus. Deus coroou de

lionra e 
glória 

a sua criatura, fazendo-se homem 
para que 

o

homem se tornasse Deus. Por isto, escutemos com atenção lui-

mi ide ;t recomendação do Papa S. Leão: 

"Reconhece, 

ó Cristão,

a tua dignidade, a tua elevação; e, feito 
participante 

da natu-

reza divina, não voltes mais à tua antiga baixeza: lembra-te de

de 
que 

cabeça e de 
que 

corpo tu és membro". (Serm. 1 de

Nativ.)

III

Deus se fez um de nós, 
para 

tornar sensível sua 
presença

entre nós, e 
para 

nos translformar nele. Terei dito tudo? Nós

ambicionamos mais. As irmãs de Lázaro estavam desoladas

com a morte do irmão, e com fé 
profunda 

exclamam: 

"Senhor,

\

se estivésseis aqui, o nosso irmão, o vosso amigo não teria mor-

rido". (Joan. 11, 22). E dos lábios de Jesus caem as mais

consoladoras 
palavras: 

"Eu 

sou a ressurreição e a vida".

Jesus é a vida: e como 
pode 

morrer aquele 
que 

come a vida?

pergunta 
S. João Crisóstomo'. (Hom. 60 ad 

pop.). 
A vida eter-

na, a vida 
que 

não morre, eis o 
que 

nos dá a Eucaristia: 

"Quem

come minha carne e Ibebe meu sangue tem a vida eterna",

(Joan., 
(>, 55).

Este corpo 
que 

temos sustenta uma vida; ah! mesmo 
que

tivéssemos comido um maná caído do céu, dessa vida uin dia

se há de dizer: 

" 

Manducaverant manna et mortui sunt (Joan.

(í, 59). E nós 
queremos 

viver! Viveremos, se comermos o ali-

mento da imortalidade e da vida eterna, diz S. Cirilo (In Joan.

1. 4, c. 16); se comermos aquele 
que 

disse: 

"Eu 

sou o 
pão

descido do céu, e aquele 
que 

come dêsse 
pão, 

não morrerá, vi-

verá eternamente; e o 
pão que 

vou dar é minha carne, 
para 

a

vida 
'do 

mundo". (Joan6, 55 e 52). Nós o comungamos, e a

maravilha se o,pera: uma alma divina vem sobrepor-se à nossa

pobre 
alma humana; uma energia sobrenatural vem enxertar-se

sobre nossa fraqueza, e os frutos desse enxerto são frutos de

vida eterna.

Não é só a alma 
que 

viverá; o corpo também: 

"Eu 

o res-

suscitarei no último dia", fala Nosso • 
Senhor. A Carne de

130 
—



A EUCARISTIA, 
CAUSA DA NOSSA GLORIFICAÇAO 485

Jesus depositará em nossa carne um 
germe 

de vida 
que 

não

perecerá; 
um dia esse 

germe divino será o 

"semen 

gloriae", 
o

princípio 
de urna ressurreição 

gloriosa.

E o 11uto da oração de Jesus. Depois de instituir o sa-

cramento da vida, Nosso Senhor reza: 
"Pai 

justo, 
eu 

peço,

guardai-os do mal... Santificai-os em verdade". 
(Joan., 17,

17 e 11). Depois, 
já 

não é mais uma oração, é a expressão de

sua vontade divina: 
"Pai, 

eu 
quero que, 

onde eu estiver, tam-

bem estejam aqueles 
que 

me destes, 
para que 

vejam a 
glória

que 
1110 destes também". 

(Joan. 17, 24). Volo9 e.u 
quero! 

"Pa-

rece, diz Bossuet, 
que 

faltaria alguma cousa à 
glória 

e felici-

dade de Jesus no céu, se os seus amigos, os simplesmente seus,

delas não tossem testemunhas. E ser testemunha da 
glória 

e

felicidade de Jesus, é 
partilhá-las, 

é 
gozar 

delas. 
Quem 

vê a

glória 
de Jesus no seio do Pai, é Ifeliz, 

primeiramente 
com a

glória 
de Jesus; e, depois, é feliz ipor essa 

gloriosa 
visão 

que

atinge a Trindade Santa, nos transforma, nos deifica, nos bea-

tifica 
por 

tôda a eternidade". 
(Médit. sur VEvang., 62.").

Um corpo 
que 

não mais morrerá, um corpo 
que 

não mais

será 
pasto 

da corrupção e da dor, um corpo 
que 

não mais sen-

tirá as distâncias do espaço nem o 
pêso 

da matéria, será o re-

ceptáculo de uma alma 
que 

se extasiará na contemplação do

Deus uno e trino, dessa alma 
que 

viverá 
— 

agora sim! 
— 

a

verdadeira vida, viverá vendo e amando a Deus, num 
gôzo 

sem

fim. E' a 
glória 

do homem, fruto da 
promessa 

de Jesus, na

Eucaristia: 

"Quem 

come minha carne e bebe meu sangue tem

a vida eterna"; tem, desde 
já, 

desde agora, desde este mundo,

a vida eterna. O demônio bem o sabe, 
por 

isso inventa essas

doutrinas malvadas 
que 

afastam da comunhão, êle, o nosso

inimigo desde o 
princípio. 

Mas os santos melhor ainda o com-

preendem, 
e são os campeões da comunhão freqüente. Assim,

num tempo em 
que 

os 
jansenistas 

exigiam nos adultos, 
para 

a

comunhão, disposições dificílimas ou mesmo impossíveis, S. Vi-

cente de Paulo ordenava aos seus missionários 
que promoves-

sem as comunhões sobretudo de crianças, de modo 
que 

seria

suspensa a missão em 
que 

fosse impedida a comunhão dos me-

ninos; desde então, a comunhão das crianças 
passou 

como um

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 1944 — 131



4S6 A ORDEM

bem de família dos Padres da Missão. E' <|iie a Eucaristia 
pre-

serva esses corações 
jovens, 

leva-os 
pela 

mão através dos es-

colhos da idade madura, e, viático divino, abre-lhes a 
porta 

da

glória 
eterna. Gloria et honore coronasti 

euni!

Senhores, lembremo-nos do aviso de S. Paulo: 

"Este 

mun-

do 
passa; 

não temos aqui morada 
permanente, 

estamos a 
pro-

cura de outra cidade, a 
pátria 

celeste." (Heb., 
13,14). 

Que 
ou-

iros 
ponham 

sua 
glória 

nas riquezas, nos 
prazeres, 

nas domi-

nações, onde bem lhes aprouver: essa 
glória passa, 

como eles

também 
passaram: 

Manducavaunt.... et mortui sunt. A nossa

glória, 
a 

que 
nos vem 

pela 
Eucaristia, a 

que 
dá a verdadeira

imortalidade, a 
glória que 

não murcha, no dizer de S. Paulo,

é a 
glória 

do céu: .Jesus é o caminho, .lesus é a 
porta 

de en-

irada, Jesus será a coroa; então estará 
plenamente 

cumprida a

palavra 
da Escritura: Coroastes, Senhor, de honra e 

glória 
a

vossa criatura: Gloria et honore coronasti eum, Domine!

132



Observações 
sobre 

o caso 
Marifain"

FÁBIO ALVES RIBEIRO

•

Os artigos contra Jacques Maritain 

que 
há cerca de uni

ano se vêem sucedendo 
na imprensa 

do 
país, 

o zelo com 
que

adversários 
gratuitos do filósofo divulgam trabalhos aparecidos

em revistas estrangeiras 
e nos 

quais a' sua doutrina é mal com-

preendida 
ou desfigurada, 

a semelhança de 
processos 

e de 

ues-

tilo 
,-digamos assim, entre a atual campanha e as 

que 
a 

prece-

ueram tudo isso é de molde a inspirar algumas observações

em torno dos motivos dos ataques ao mestre francês bem como

de certos 
problemas por 

eles suscitados. 
Queríamos examiná-los

aqui com isenção e objetividade, esforçando-nos 

por 
colocar as

questões no 
plano 

dos 
princípios 

e das idéias alfim de evitar na

medida do 
possível 

a incidência no 
plano 

do concreto e do 
pes-

soai e a inútil exacerbação dos ânimos, 
já 

suficientemente irri-

lados. Não 
julgamos que 

isso 
possa 

ser uma insistência menos

caridosa ou deselegante, no momento em cjue, ao aproximar-se

o ano novo, tudo 
parece 

caminhar 

para 
uma serenidade relativa.

Justamente 

porque 
agora as lutas vão, 

quem 
sabe, dar lugar

à oração e ao trabalho silencioso, é <jue nos 
pareceu 

oportuno

esboçar algumas observações 
quê 

talvez sejam úteis 
para 

o fu-

luro. Os amigos de .Maritain estão convencidos da verdade das

idéias e atitudes do filosofo e o <jue 
pode parecer 

insistência

não é senão o desejo de 
que 

essa convicção ilumine a todos os

irmãos. 
Que 

o amor da verdade e da 
justiça não nos leve a

desviar-nos da caridade, eis o 
que 

importa antes de tudo e eis

o 
que 

temos de 
pedir 

sempre a Deus. Não são, outras as dispo-

sições 
que 

queríamos 
manter aqui. E é evidente 

que 
elas 

pouco

aproveitariam se não lhes correspondessem, no campo oposto,

a boa fé, a nobreza de 
processos 

de 
polêmica, 

o firme 
propósito

« «%

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944  im

e



48 A ORDEM

de não deturpar consciente ou seini-conscientemente o 
pensa-

mento alheio.

Comecemos 
pelos 

motivos da campanha contra Maritain. A

nosso vòr eles são de três ordens. Há os motivos de ordem espi-

ritual. Para muitas 
pessoas 

certas 
passagens 

do 

"Humanismo

integral" encerram uma acusação à espiritualidade inaciana, es-

pirjtualidade 
aprovada 

pela 
Igreja e louvada 

pela 
Santa Sé.

Antes de mais nada lembremos que 
o fato de considerar o mo-

linismo como uma teologia humanista mitigada, apresentando

um sentido antropocêntrico e constituindo ainda 
que 

dentro dos

limites da ortodoxia, uin 
-passo 

na direção do humanismo sepa-

rado do século dezoito 
— 

é 
para 

um filósofo tomista da história

e da cultura, uma 
posição perfeitamente 

legítima. O aspecto

formal 
sob o 

qual 
Maritain aborda a 

questão 
é o da filosofia da

cultura. (O da teologia é o do P. Garrigou-Lagrange em 

"Dieu,

son éxistance et sa nature" 
por 

exemplo, onde o inolinismo é

criticado com uma veemência 
que 

deixa longe as frases in-cri-

minadas do 

"Humanismo 

integral"). Defendendo-se recente-

mente de acusações dessa ordem, feitas numa revista de New

York, Maritain escrevia: 
"Afinal, 

sou tomista e o tomismo tam-

l>ém não foi condenado 
pela 

Igreja, e certamente tenho liber-

dade de 
preferir 

Caietano e João de Santo Tomás e meèsmo

Banez ou Del Prado, ao autor de 

"Concordia". 

Criticar o moli-

nismo não significa enfim acusar a espiritualidade inaciana

pois, 
dizia Maritain no mesmo lugar, 

"seria 

absolutamente in-

justo 
identificar 

(a escola molinista) com a tradição de vida e

inspiração da Companhia de Jesus".

Existe ainda um motivo de ordem 
filosófica. 

Maritain é to-

mista e é natural 
que 

os admiradores de outras escolas filosó-

ficas, como a de Duns Scot 
por 

exemplo, ou os 
que 

se filiam a

sistemas mais ou menos ecleticos, não tenham 
grande 

interesse

ou recebam com desconfiança e mesmo hostilidade as idéias de

quem 
é hoje, sem dúvida alguma, um dos maiores discípulos,

um seguidor fideiíssimo do Doutor Comum da Igreja, sem 
pre-

juizo 
daquela largueza de espirito 

que 
todos lhe reconhecem.

Temos 
por 

fim o motivo 
político, 

tavez o mais importante

de todos. Maritain sempre •combateu 
o totalitarismo, sob 

quais-

3 34 
—



OBSERVAÇÕES 
SÔBRE 

O 
"CASO 

MA11ITAIN" 489

cjuer de suas,formas 
ou disfarces. Não apenas o racismo nazista,

condenado 

pela 
Igreja, 

mas ainda os movimentos de índole to-

tahtária mais ou menos mitigada, como o falangismo espanhol.

Ora, 
por 

ocasião da 
guerra de Espanha muitos católicos deixa»

ram-se levar 
pelo aspecto mais chocante do conflito', a horro-

rosa 
perseguição movida contra o cristianismo 

pelos 
comunistas

(coisa 
que 

Maritain e seus amigos nunca negaram; veja-se 
"Aux

origines d'une tragédie", de Alfred Mendizabal, 

prefácio 
de Ma-

litain) esquecendo-se 

por 
completo do outro lado do 

proble-

ma, isto é, dos compromissos 
mais do 

que 
evidentes do falan-

gismo 
e do 

governo do 
general 

Franco com a Alemanha nazi e

a Itália fascista. No 
preflácio 

acima referido o filósofo citou al-

guns 
artigos do 

programa 
da Falange 

pelos quais 
se manifestava

o seu cai ater totalitário e imperialista. E recusou-se a admitir

(lue a 
í?uerr^ espanhola fosse uma 

guerra 
santa, 

pois 

"para 

com-

bater u>m campo ajudado 
pela 

Rússia soviética e aberto à sua

ideologia" o lado nacionalista não apenas 
"é 

ajudado 
pela 

Ale-

iiianha nacional-socialista, 
perseguidora também do catolicismo,

como 
pela 

Itália íascista", mas ainda entrega-se a 

"correntes

históricas 
que 

se 
propoem 

coisa muito diferente do 
que 

servir

a expansão do reino de Deus, e cuja inspiração é totalmente 
po-

litica e imperialista". 
(Pref. ci;t.) Os admiradores das direitas

de todos os matizes nunca 
perdoaram 

a Maritain essa atitude

üitada 
pelo 

amor à independência do cristão num mundo cor-

roido 
pelas paixões, 

e 
pelos 

compromissos 
partidários. (1) E é

(1) O carater direitista da campanha movida por muitos dos adver-

sários do filósofo é posto em evidência por uma série de cir-

cunstâncias de que podemos dar vários exemplos. Em 19 37 a

imprensa integralista mo\eu uma campanha indigna contra Maritain,

campanha 
que, diga-se de passagem, encontrou éco entre os ca-

tólicos iludidos 
pelo verniz cristão do movimento do sr. Plínio Salgado,

e recebeu telegramas de apoio até mesmo de associações religiosas. 
"A

Ofensiva" estampou uni artigo em que se lia o seguinte: 
"A 

pessoa hu-

mana justifica, contemporaneamente, as mais criminosas atitudes". E o

articulista continua em tom sarcástico: 
mO 

comunismo ameaça a Itália

que parece sua presa inevitável. Vem o Fascismo, orientado 
pelo mais

sadio espírito de religiosidade cristã (sie), abate a hidra moscovita e

funda o seu regime. E' contudo ele, o Fascismo, uma instituição hu-

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1044 135



41» O A ORDEM

justamente 
esse direitismo e esse totalitarismo mais ou menos

bem caraterizado 
que 

explicam em 
grande parte 

a hostilidade

com (jne é recebida em muitos ambientes a doutrina de Ma-

ritain.

0

Queríamos passar 
agora ao exame de dois 

problemas 
cor-

relatos, o 
primeiro 

dos 
quais 

nos 
parece 

ser o da união dos

mana, e tem os seus erros. 
— 

Maritain condenou o Fascismo porque é

totalitário e ofende 
"a 

dignidade da pessoa humana"... E continua no

mesmo tom: 
"Na 

Espanha é a vitória da Frente Popular. Incendeiam-se

as igrejas. Anatematiza-se a religião. Assassinam-se padres e desres-

peitam-se religiosas. Moscou prepara 
o seu bote, que seria infalível, não

fosse em tempo rebatido por Franco. Trava-se a luta armada, • em

meio dos seus horrores uma pequena cidade 
— 

Guernica 
— 

é bom bar-

deada. 
— 

Manitain não perdoa o salvador da Espanha; pois o bombar-

deio de uma cidade aberta, com a morte de populações civis, constitue

um atentado aos direitos inconspurcaveis e à dignidade da pessoa

humana..." 
("A Ofensiva", 3/10/1937). O vespertino integralista 

"O

Povo", fazendo eco a alguns artigos aparecidos no 
"Jornal 

do Comércio",

acusa Maritain de trair a civilização ciristã e ajuda a divulgar a falsa no-

ticia da sua vinda ao Brasil para pleitear a libertação de Luís Carlos

Prestes. Um jornal católico, sem ir a tais extremos, lamenta a atitude

de Maritain no caso espanhol e diz: 
"O 

filósofo abstraiu do fato de oue•

na Espanha se joga uma partida decisiva entre comunistas e fascistas e

exue entre os dois a escolha está feita: fascismo (slc)". (Maritain pen-

sava justamente o contrário, que nada havia a esperar nem do comunismo

rem do fascismo — 
e o desenrolar dos acontecimentos \jeiu dar-lhe in-

teira razão, hoje sabemos disso 
— 

e que era preciso trabalhar por uma

terceira solução, por essa democracia na base da pessoa humana e do

humanismo da Encarnação", tão bem estudada 
pelo filósofo em tantos

volumes de filosofia 
política) .

Vejamos mais alguns exemplos. Em 1937 apareceram diversos ar-

tigos foram reunidos em volume, acrescido cie cartas de aplauso recebi-

de Espanha. Publicaram-nos um órgão monarquista e direitista e um

diário integralista do norte, este em ed*ção especial. Mais tarde tais ar-

tigos foram reunidos em volume, acrescido de cartas de aplauso recebi-

cias pelo autor. Entre elas abundam as de direitistas, de totalitários, do

patiíanovistas, de integralistas, encontrando-se até testemunhos ferozes

de anti-semitas, ^uma delas, 
por exemplo, o missivista, referindo—se ãs

íeaçoes provocada^ na capital do país pelos artigos, escreve 
que 

"as 
di-

reitas (...) gostaram imensamente da ofensi\a contra Maritain. Po-

deriamos multiplicar os indícios.



OBSERVAÇÕES 
SOBRE O 

"CASO 
MARITAIN" 4 91

católicos. Muitos irmãos na 
'fé 

c mesmo amigos sinceros de

Maritain 
perguntam-se por 

vezes se as lutas eni torno do filó-

solo tomista não serão -contraproducentes 
e até 

prejudiciais,

num momenlo em (|ue a união é mais necessária do (jue nunca.

Se mesmo entre os católicos o espetáculo da desunião 
já 

é tão

triste, 
que pensar 

do escândalo 
para 

os 
que 

estão fora da Igreja?

As 
preocupações 

dessas 
pessoas 

têem sua razão de ser 
pois

a desunião, os entre-choques de opiniões em 
que 

a caridade sai

ferida, constituem sempre uni triste espetáculo. Daí não se 
pode

concluir 
porem que 

a atitude ideal é o silencio diante dos ala-

(íiies injustos ou mesmo caluniosos com 
que 

muitos 
procuram

atingir o filósofo francês, 
que 

o melhor a fazer é limitarmo-nos

â exposição 

positiva 
da sua doutrina sem a 

preocupação 
de de-

-i ¦*§ 
g 

'&¦: "li:-,

fendê-lo 
quando 

necessário.

Com efeito, não se deve entender de maneira univo-çista

aquela união dos católicos, sendo necessário distinguir cuidado-

samiente os seus modos de realização. Existe uma unidade abso-

%

luta entre os -católicos, no 
plano 

do dogma, da moral e do culto.

A sua expressão é a submissão às definições e às diversas mani-

festações do magistério eclesiástico em matéria de tfé e de costa-

mes e a sua realização concreta é a santa missa, na 
qual 

os ca-

tólicos estão unidos na mesma comunhão sobrenatural. Esse
7

modo supremo de união não desaparece necessariamente 
pelo

fato da Igreja 
permitir 

o livre debate em torno de determinadas

questões. 
Nada há 

pois 
de chocante em 

que 
muitos católicos di-

virjam de Maritain, como não há escândalo no fato de divergi-

rem tomistas e molinistas na 
questão 

da 
graça 

e do livre arbí-

trio, ou 

'tomistas 

e scotistàs no 
problema 

"de 

fine Incarnationis

Quando 
a 

justiça 
e a caridade são ofendidas, temos um de-

feito de ordem acidental. A legitimidade da disputa 
permanece.

O 
que 

compete tanto aos amigos como aos adversários do filó-

sofo é 
pedir 

a Deus um amor muito 
grande 

e muito humilde

pela 
verdade e 

pela 
sua 

glória. 
A discussão não é 

por 
si mesma

algo de destruidor e de negador. 
Quando 

sc toma a sinceridade

como base, os debates constituem também trabalho construtivo,

pelo 
esclarecimento das 

questões 
e 

por 
um fortalecimento cada

vez maior das 
posições 

que 
assumimos, desde 

que 
elas sejam

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944



A ORDEM

realmente 
justas 

e fundadas na verdade. E erraria 
quem jul-

passe que 
toda discussão é necessariamente 

puro jogo 
de 

paia-

vras sem razão de ser, devendo 
portanto 

<ser abandonada em be-

nefício de atividades mais 

"práticas" 
e de resultado mais ime-

diato. Tal atitude seria não apenas tristemente 
pragmática 

mas

constituiria um desrespeito ao ser das coisas e aos 
princípios

fundamentais 
que 

dele emanam. E' um èrro buscar a união à

custa do sacrilfício desses 
princípios, 

èrro lamentavel 
que 

tra-

duz simplesmente uma desconfiança ou um ressentimento em

face da inteligência. (1)

O outro 
problema 

de 
que queríamos 

falar é o da significa-

ção 
de Maritain 

para 
nós. Se é legítimo discutir Maritain 

(nun-

ca se afirmou o contrário, não obstante a lenda da sua 

"infali-

bilidade", inventada 
por 

alguns dos adversários do filósofo) 
—

defendê-lo 
quando 

o atacam naquilo 
que 

lhe é 

"mais 

caro 
que 

a

pupila 
dos olhos 

— 
a fidelidade e a integridade de (seu) apego

à doutrina da Igreja", como ele 
próprio 

dizia em carta a 

"O

Diário" de Belo Horizonte, não é apenas legitimo, mas constitue

um dever, uma obrigação indeclinável de 
justiça.

(1) A propósito de certo ecletismo cristão 
que deseja sobrepujar o

tomismo autêntico des discípulos mais fiéis do Doutor Comum, o Cardial

Villeneuve, encerrando as 
"journées 

thomistes" de Ottawa, em 1936, rc-

feriu-se a um dos argumentos às vezes invocado 
para justificá-lo: 

"A 
ca-

ridade está acima de tudo (...) Ora, a diversidade de opiniões divide e

semeaa a discórdia. E' necessário 
pois sacrificar a ciência à caridade e

apegar-se menos à profundeza exata da doutrina do que à unidade dos

espíritos a manter".

O Cardial Villeneuve respondeu da seguinte maneira a essa objeção*

I or certo 
que sim, a caridade está acima de tudo e importa mais para a

salvação e a santificação 
que a ciência, e esta deveria ser sacrificada se

assim o exigisse a manutenção da caridade. Mais exige-o ela? 
Que é que

fc^re a caridade? Nao e a verdade, nem o amor sincero e integral 
que lhe

devotamos; o que fere a caridade e gera a discórdia é o amor-próprio, é o

orgulho, seja individual, seja corporativo, é a vã 
glória. Ris o que é ne-

cessário combater, e não o amor da verdade. De outro modo não se in-

correria na censura do apóstolo: 
"Spirltum 

nolite extinguere" 
(I Thess.,

v, 19)? 
(C:t. pelo Pr. Reg. Garrigou-Lagrange, 

O.P., 
"Thomisme 

et

éclectisme chrétien", 
«Revue 

Thomiste", 
T. LXII, i, janeiro-Wreiro

c'e 1937, p. 15).



OBSERVAÇÕES SÔBRE O 
"CASO 

MARITAIN" 49.Í

Não se deve 
pois pensar que 

o 

"caso 

Maritain" é algo de

secundário, ao lado da Açáo Católica, da ação social ou do movi-

inento de volta à liturgia, 
por 

exemplo. Maritain exprime 
para

nós a restauração tomiista contemporânea da 
qual 

ele é hoje a

figura mais significativa, 
pela 

importância da sua obra em face

dos 
problemas 

contemporâneos. E a restauração tomista, en-

quanto 
restauração da inteligência, constitue 

precisamente 
a

base dessa moderna renovação da vida cristã em 
que 

se incluem

a Ação Católica, a ação social e a volta à vida litúrgica. 
<() 

estudo

e a difusão do tomismo, sobretudo da obra de Maritain, o apos-

tolado da Ação Católica e o esforço 
pela 

instauração de uma

piedade 
litúrgica, nutrida 

pelo 
culto oficial da Igreja, 

pelas 
sa-

gradas 
escrituras, 

pela 
tradição 

patrística 
e escolástica, 

pelo 
es-

pirito 
do monaquismo e dos doutores e místicos antigos e mo-

dernos 
— 

eis, 
pa>ra 

nós, os três 
principais 

aspectos dessa reno-

vação da vida cristã, aos 
quais poderíamos 

acrescentar um

quarto 
igualmente (importante, o da 

questão 
social e da instau-

rãçao de uma ordem social cristã autêntica no mundo em 
que

vivemos.

Peçamos forças a Deus 
para 

continuar trabalhando na ex-

posição 

— 
e defesa, se necessário 

— 
dos 

princípios que 
nos são

caros, nesses 
quatro 

setores. (Há outros, sem dúvida, no cato-

licismo de hoje. Em nossa opinião 
porem 

os mais importantes

são a instauração de uma 
piedade 

liitúrgica, a Ação Católica, o

tomismo 
genuino 

e o estabelecimento de uma democracia 
per-

sonalista e de uma ordem social vitalmente cristã, e não deco-

rativamente cristã. Peçamos forças 
para 

resistir aos 
que pre-

tendem abafar e atemorizar as consciências acenando com os

erros do liberalismo ou com o (fantasma do 

"liturgismo". 

Pe-

çamos 
enfim coragem 

para 
repelir esse espírito 

"colaboracio-

nisita" 
que, 

invocando a união dos católicos, 
pede-nos 

o esque-

cimento dos 
princípios 

e o silencio em torno dos nomes 
que 

os

encarnam. A 
pacificação 

das mentes e dos corações é sem dú-

vida um bem inestimável 
pelo qual 

todos devemos trabalhar.

A caridade está acima de tudo e a ela devemos sacrificar sem

hesitação não só as nossas opiniões, o nosso amor-próprio, a

nossa vaidade, mias até mesmo o zelo honesto 
pela 

ciência, se

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 139



41*4 A OUDKM

necessário. Mas a verdadeira caridade o a verdadeira união não

podem 
ser conseguidas 

pelo 
sacrifício dos 

princípios 
ou 

pelo

expurgo dos 
que 

detestam a mentira, as combinações ineon-

fessaveis e o farisaismo da 

"concordia" 

burguesa. A verdadeira

undão dos católicos tem 
por 

base não a tranqüilidade dos bur-

gueses 
mas a caridade de 

-Deus 
e esta não ê ferida se, nos de-

bates em 
que 

nos empenhamos, somos movidos 
pela 

sede de

justiça 
nos 

"lázimos 

da sinceridade e da verdade" e não 
pelo

amor-próprio ou 
por 

algum compromisso sutil com a mentira.

Trabalhemos 
pelo 

esquecimento das injúrias, formemos sem

ressentimentos em torno de nossos 
pastores 

e 
guias 

espirituais,

saibamos estender a mão ao irmão 
que 

nos ofendeu e a 
quem

talvez tenhamos ofendido. Mas não nos esqueçamos 
que 

unia

união na base da injustiça e do repudio aos 
princípios, 

seria,

#

mesmo 
quando 

em benefício de atividades mais 

"práticas" 

e

imediatas, escarnecer da Inteligência e ferir de morte a Cari-
t

dade 
que 

Cristo veia trazer ao mundo.

140 
—



Santo Agostinho, 

"Tractatus" 

XXVI

sobre o Evangelho de São Joio

' 

(CONCLUSÃO)
t

7. Pois está escrito nos Profetas: E serão todos ensinados

por 
Deus. Porque disse isso, ó 

judeus? 
O Pai não vos ensinou,

como 
podeis 

reconhecer-me? Todos naquele reino serão ensi-

nados 
por 

Deus, não aprenderão com homens. E se ouvem de

homens, contudo, o 
que 

entendem é dado interiormente, inte-

riormente refulge, interiormente é revelado. 
Que 

fazem os ho-

meras 
que 

anunciam exteriormente? 
Que 

laço eu agora, 
'falando?

Levo um ruido de 
palavras 

aos vossos ouvidos. Portanto, a não

eer 
que 

aquele 
que 

está no vosso íntimo vô-lo revele, 
que 

é 
que

djgo? 
Que 

é 
que 

falo? Fora está o cultivador da árvore, dentro,

o Criador. 
Quem planta 

e 
quem 

rega, trabalha exteriormente:

isso fazemos nós. iMas nem 
quem planta 

é alguma coisrr, nem

quem 
rega, mas sim Deus, 

que 
dá o crescimento (I Cor., III, 7):

eis o sentido das 
palavras: 

Serão todos ensinados 
por 

Deus

(Isa., LIV, 13). Todos, 
quem? 

Todo aquele 
que 

ouviu do Pai

e recebeu o seu ensinamento, nem a mim; Vede como o Pai

atrae: deleita ensinando, não impondo uma fatalidade. Eis

como ele atrae. Serão todos ensinados 
por 

Deus-, atrair é o 
pró-

prio 
de Deus. Todo aquele 

que 
ouviu do Pai e recebeu o seu

ensinamento, vem a mim: atrair é 
próprio 

de Deus.

8. Como assim, irmãos? Se todo aquele 
que 

ouviu do Pai

e recebeu o seu ensinamento vem no Cristo, então o Cristo nada

ensinou aqui? (Como, 
porem, 

se os homens não viram o Pai

como mestre, e sim o Filho?

O Filho falava, mas o Pai ensinava. Eu, 
que 

sou honrem,

a 
quem 

ensino? A 
quem, 

irmãos, senão àquele 
que 

ouve a mi-

nha 
palavra 

(verbo) 
? Se eu, 

que 
sou homem, ensino aquele

que 
ouve o meu verbo, também o Pai ensina aquele 

que 
ouve

o seu Verbo. Se o Pai ensina àquele 
que 

ouve o seu verbo, 
pro-

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 — 
141



496 A ORDEM

í. #

#

cura saber o 
que 

é o Cristo, e acharás o Verbo do Pai: No 
prin~

cipio ero o Verbo. E não, 

"no 

principio 
Deus fez o Verbo", assim

como no 
principio 

Deus 
fez 

o céu e. a terra (Gen., I, 1), 
pois 

o

Verbo não é uma criatura. Aprende a seres atraído ao Filho

pelo 
Pai; ensine-te o (Pai, ouve o seu Verbo.

Mas, dirás, 
que 

Verbo seu ouvirei? No 
princpio 

era,o Verbo;

não: 

"foi 

feito", mas: 

"era"; 

e o Verbo estava com Deus, e o

Verbo era Deus. Como 
podem 

os homens, na condição carnal,

. ouvir tal Verbo?. O Verbo se 
fez 

carne, e habitou entre, nós (Jo.,

I, 1, 14).

9. Ele mesmo explica essas coisas e mositra-nos o sen-

tido do 
que 

dissera (Qu^m ouviu do Pai e recebeu o seu ensi-

namento, vem a mim). Imediatamente acrescentou o 
que pos-

samos 
pensar: 

Não 
que 

alguém tenha visto o Pai, a não ser

oquete 
que 

(veio) de 
junto 

de Deus: este viu o Pai. 
Que 

diz

ele? 
— 

Eu vi o Pai, vós não vistes o Pai; e contudo, não vin-

- 
des a mim, a não ser 

que 
sejais atraídos 

pelo 
Pai, 

Que 
é .porem,

para 
vós, serdes atraídos 

pelo 
Pai, senão aprender com o Pai?

Que 
é aprender com o Pai, senão ouvir o Pai? 

Que 
é ouvir do

Pai, senão ouvir o Verbo do Pai, isto é, a mim? Portanito, 
para

que, quando 
vos digo, Todo aquele 

que 
ouviu do Pai e recebeu o

seu ensinamento, não digais entre vós: 

uMas 

nunca vimos o Pai;

como é 
que pudemios 

aprender com o Pai?", ouvi-me dizer:

Aão 
que 

alguém tenho, visto o Pai, mas aquele 
que (veio) de

junto 
de Deus, este viu o Pai. Eu conheço o Pai, dele tenho o

ser, mas ao modo de uma 
palavra, 

em relação1 àquele de 
quem

ela é a ipalavra; e não uma 
palavra que 

soa e 
passa, 

mas 
que

fica com o 
que pronuncia, 

e atrae o 
que 

ouve.

10. Seja urna advertência o 
que 

se segue: Em' verdade,

em verdade vos digo, 
quem 

erê (em mim) tem a* vida eterna.

Ele 
quis 

assim revelar o 
que 

era; 
poderia 

com efeito dizer re-

sumidamente: 
"Quem 

crê em mim, a minupossue". Pois o 
pró-

prio 
Cristo, verdadeiro Deus, é também a vida eterna. Portanto,

(por outras 
palavras) 

ele diz: 
quem crê em mim, vive em mim;

e 
quem 

Vive em mim, a mim 
possue. Que 

é 
porem 

"a 

mim

possuir 
? E 

possuir 
a vida eterna. A vida eterna assumiu 

(to-

mou consigo) a morte; a vida eterna 
quis morrer; mas com o

142



SANTO AGOSTINHO 4!» 
7

que 
e leu, nao com o 

que 
é seu. Recebeu de ti com* 

que 
morrer

por 
ti. (1) Dos homens assumiu a carne, mas não à maneira

dos homens. Pois, tendo um Pai no céu, escolheu na terra uma

mae, e lá é 
gerado 

sem mãe, aqui sem 
pai.

A vida assumiu a morte, 
para que pela 

vida matasse a

morte. Pois 
quem 

crê em mim, tem a vida eterna; nâo mani-

lesta, mas oculta. Com eleito, a vida eterna é o Verbo: No 
prin-

cipio estava com Deus, e o Verbo era Deus, e a vida era a luz

dos homens 
(Jo., I, 2, 4). Ele 

próprio, 
vida eterna, à carne as-

sumida 'também 
deu a vida eterna. Veio morrer, mas o terceiro

dia ressuscitou. Colocada entre o Verbo 
que 

assume e a carne

que 
ressuscita, a morte foi consumida (2).

11. Eu sou o 
pão 

da vida, diz ele. E de onde lhes vinha

a soberba? Vossos 
pais, 

diz ele, comeram o maná no deserto, e

morreram. 
Qxie 

é 
que 

vos enche de soberba? Comeram o maná,

e morreram. Porque comeram e morreram? Porque, no 
que

viam, criam, e o 
que 

não viam, não compreendiam. Portanto

eram bem vossos (pais, 
pois 

a eles vos assemelhais. Com efteito,

m

no 
que pertence, 

irmãos meus, a esta morte visivel e corporal,

acaso não morremos nós 
que 

comemos o 
pão 

descido do céu?

Eles também morreram, assim como nós morreremos, em tudo

o 
que 

se refere, como disse, à morte visivel e carnal deste corpo.

No 
que 

diz respeito 
porem 

àquela morte de 
que 

morreram os

pais 
deles e com a 

qual 
o Senhor os atemoriza, também Moisés

comeu o maná, também Aarão o comeu, e também Finéias;

comeram-no muitos 
que 

agradaram a Deus, e não morreram.

Porque? Porque entenderam espiritualmente o alimento visí-

\el; apeteceram-no espiritualmente, espiritualmente o aprecia-

iam 
para 

serem saciados espiritualmente.

Também nós hoje recebemos um alimento visível; mas

uma coisa é o Sacramento e outra a virtude do Sacramento.

?

Quantos 
do altar o recebem e morrem, e 

por 
recebê-lo morrem?

Por isso diz o Apóstolo: 
(um tal) 

"come 

e bebe o seu 
próprio

julgamento" (I Cor., XI, 29). Pois o 
pão 

do Senhor não era

(1) A natureza humana.

(2) ''Inter Verbuni suscipiens, et carnem resurgentem, mors me-

dia consumpta est".

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 143



41.8 A ORDEM

veneno 
para 

Judas, e no entanto, esle o recebeu, e tendo-o to-

mudo, nele.entrou o inimigo; não iporque 
assim recebesse uma

coisa m(á, mas 
porque, 

sendo máu, recebeu mal o 
que 

era

bom (1).

Atendei 
pois, 

irmãos; comei espiritualmente o 
pão 

ceies-

liai, trazei 
para 

o altar a inocência. Os 
pecados, 

mesmo se co-

tidianos, 
que pelo 

menos não sejam mortais (mortífera). Antes

de aproximar-vos do altar, atentai o 
que 

dizeis: Perdoai-nos as

nossas dividas assim como nós 
perdoamos 

aos nossos devedores

(Mt., VI, 12). Perdoas? Ser-te-à (perdoado; aproxima-te com

segurança, é 
pão 

e não veneno. Vê 
porem 

se 
perdoas, pois 

se

não 
perdoas, 

mentes, e mentes a 
quem 

não enganas. Mentir a

Deus, 
podes; 

engená-lo, não 
podes. 

Ele sabe o 
que 

faça. Vò-te

por 
dentro, interiormente examina-te, escruta, 

julga; 
interior-

mente condena, ou coroa.

Aqueles 
porem 

eram bem os 
pais 

destes, isto é, máus 
pais

de máus filhos, 
pais 

infiéis de infiéis, 
pais 

murmura d ores de

murmuradores. Pois não se diz ter aquele 
povo 

ofendido a

Deus 
por qualquer 

ato mais 
que pela 

murmuração contra Ele.

Por isso, 
querendo 

o Senhor designá-los como filhos de tais

pais, 
começou a dizer-lhes: Porque murmurais entre vós, mur-

muradores, filhos de murmuradores? Vossos 
pais 

comeram o

maná e morreram; não 
que 

o maná fosse máu, mas 
porque 

o

comeram mal.

12. Eis aqui o 
pão que 

desce do céu. Este 
pão 

foi signi-

ticado 
pelo 

maná, 
-toi 

significado também 
pelo 

altar de Deus.

Estas coisas foram sacramentos 
(sinais sagrados); sinais di-

ierentes de uma mesma coisa significada. Ouve o Apóstolo:

àqo 
quero que 

ignoreis, irmãos, 
que 

os nossos 
pais 

estiveram to-

dos sob uma nuvem e atravessaram todos o mar, e todos em

Moisés 
(2) 

foram 
batizados na nuvem e no mar e todos come-

ram o mesmo alimento espiritual 
(I Cor., X, 1-3). O mesmo

aJimento espiritual, 
por 

certo, mas outro alimento corjporal,

(1) Non quia malum accepit, sed quia bonum male malus ac-

C6pit , literalmente. I\ão 
que o mal recebesse, mas 

porque o máu mal

o bem recebeu.

(2) "Em Moisés", isto é, confiando em Moisés, seguindo Moisés.

144



SANTO AGOSTINHO
499

O U tra coisa. Os nossos 
pais,

porem, 
não os deles; aqueles a 

quem nós nos assemelhamos,

não aqueles a 
quem eles se assemelhavam.

(S. Paulo) acrescenta: 
E todos beberam a mesma bebida

espiritual 
(Ib.). Eles beberam uma coisa, nós outra; e no en-

tanto, sob diferentes aparências visíveis, ambas significam a

mesma coisa, 
pela 

virtude espiritual. Como, com efeito, a mes-

ma bebida? Bebiam da 
pedra 

espiritual 

que 
os acompanhava;

e esta 
pedra 

era o Cristo 
(I(b.). Daí o 

pão, 
daí a bebida (1). A

pedra 
era Cristo em sinal, o Cristo verdadeiro está no Verbo e

na carne. E de 
que 

modo beberam? A 
pedra 

foi batida duas

vees com um cajado 
(Num., XX, 11); a dupla 

pancada 
signi-

fica as duas traves da Cruz.

* *•'. ;'ÍV' " áÉsfr feV : . i - » A -J- '§ i V ,#.. - • «
** *, #.*w

Eis aqui o 
pão que 

desce do céu: 
quem 

o comer não mor•

ierá. Mas isso vale na medida em 
que 

se trata da virtude do

Sacramento, não do seu aspecto visível; vale de 
quem 

o come

interiormente, não exteriormente; de 
quem 

o come com o co-

ração, não de 
quem 

o morde com os dentes.

13. Eu é 
que 

sou o 
pão 

vivo descido do céu. Pão vivo,

Porque desci do céu. Também o maná desceu do céu; mas o
* 

» ,

maná era uma somíbra, este é uma realidade. Se alguém comer

esse 
pão, 

viverá eternamente; e o 
pão que 

eu darei é a minha

carne, 
para 

a vida do mundo. 
Quando 

entenderá a carne ter
* * * *

ele dito 
que 

o 
pão 

é carne? Chamou-lhe carne, e a carne não ó

entende, e menos entende a carne, 
porque 

chamou-lhe carne.

De fato, isso os encheu de horror; isso eles disseram ser de

mais 
para 

si; isso eles 
julgaram 

impossível de fazer-se.

E' a minha carne, disse ele, 
para 

a vida do mundo. Os fiéis
' .... i

conhecem o corpo de Cristo, se não negligenciam de ser o corpo

de Cristo. Tornem-se corpo de Cristo, se 
querem 

viver do Es-

pírito 
de Cristo. Do Espírito de Cristo não vive senão o corpo

de Cristo. Compreendei-me, irmãos. És um homem, e tens um

espirito, e tens um corpo (chamo espirito o 
que 

também se

chama alma, 
pela qual 

se sabe 
que 

és um homem: 
pois 

cons-

tas de uma alma e de um corpo). Tens 
pois 

um espírito invi-

(1) Isto é, do Cristo.

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944 14.>



500 A ORDEM

sível e 11111 corpo visível. Dize-me 
que 

coisa vive da outra, o

teu espirito vive cio teu corpo, ou o teu corpo, do teu espírito?

Responde todo aquele 
que 

vive (quem 
porem 

não 
pode 

res-

ponder 
a esta-pergunta, não sei se vive); e 

que 
responde todo

aquele 
que 

vive? Certamente o meu corpo vive do meu espírito.

Queres 
|pois 

tu também viver do Espírito de Cristo? Sê 
parte 

do

. 
' 

Jk *

corpo de Cristo. Acaso o meu corpo vive do teu espirito? Meu

corpo vive do meu espírito, e o teu, do teu. Não 
pode 

viver o

corpo de Cristo senão do Espírito de Cristo. Daí a 
palavra 

do

Apóstolo Paulo, ao explicar-nos este 
pão: 

Um só é o 
pito, 

e nós

somos um só corpo, embora sejamos'muitos (I Cor., X, 17).

ó sacramento da 
piedade! 

ó sinal da unidade! ó vinculo

da caridade! 
Quem quer 

viver tem onde viver, tem de 
que 

viver.

Aproxime-se, creia, incorpore-se 
para 

ser vivificado. Não se

sc aborreça da conjunção dos membros, não seja um membro

apodrecido, 
que 

mereça ser cortado, nem torto, de 
que 

se te-

ilha vergonha; seja belo, seja apto, seja são; adira ao conpo,

viva de Deus, 
para 

Deus; trabalhe agora na terra, 
para 

reinar

depois no céu.

14. Então os 
judeus disputavam entre si, dizendo: 

"Como

ue ele nos 
pode 

dar de comer a sua carne?" Sim, disputavam

entre si, 
porque 

não compreendiam o 
pão 

da concórdia, nem

queriam 
come-lo, 

pois 
os 

que 
comem tal 

pão 
não disputam

entre si. uni só é o 
pão, 

e nós somos um só corpo, embora se-

jvmos 
muitos. E 

por 
meio dele 

faz 
Deus habitarem na mesma

casa os 
que 

têm o mesmo 
pensar (Salmo LXVII, 7).

15. Eles não ouvem logo aquilo 
que procuravam 

dis-

<.utindo entie si, isto é, de 
que 

modo 
poderia 

o Senhor dar a sua

carne de 
>eomer. 

Ainda lhes é dito: Em verdade, em verdade

vos digo, se não comerdes a carne do Filho do homem, e não

beberdes o seu sangue, não tereis a vida em vós. De 
que 

modo

se coma, 
qual 

seja a maneira de alimentar-se 
com este 

pão,

ignorais; e contudo, se não comerdes a carne do Filho do ho-

tnem e não beberdes o seu sangue, 
não tereis a vida em vós.

Ora, não era a cadáveres, mas a vivos 
que 

falava. E 
para

que 
não entendessem desta vida o 

que dizia e sobre isso não

discutissem, 
prosseguindo, 

acrescentou: 

Quem come a minha



SANTO AGOSTINHO 501

carne e bebe o meu sangue tem a vida eterna. E' 
pois 

esta vida

que 
não lem cjueui não >come 

este 

pão 
nem bebe este sangue; a

vida temporal, 

podem 
os homens tê-la sem ele, mas a eterna,

de todo 
que 

não 
podem.

Quem (pois 
não come a sua carne, nem bebe o seu sangue,

não tem em si a vida; e 
quem 

come a sua carne, e bebe o seu

sangue, tem a vida. Em ambos os casos 
porem, 

trata-se da vida

eterna. Nao se dá isso com os alimentos 
que 

tomamos 
para 

sus-

tentar esta vida temporal. 
Quem não os comer, não viverá,

mas nem 
por 

isso, 
quem 

os comer, viverá. Pode com efeito

acontecer 
que por 

velhice, doença ou 
qualquer acidente, mui-

tos, mesmo comendo-os, morram. Mas com esta comida e be-

bida, isto é, com o corpo e o sangue do Senhor, assim não acon-

tece. Pois 
quem 

não a toma, não tem, a vida, e 
quemi 

a toma.

tem. a vida, e vada eterna. *
•" H ' * fv • ¦

/

Portanto, 
por 

esta comida e esta bebida, 
quer (Jesus) 

que

se entenda a sociedade do seu corpo e dos seus memíbros, 
que

é a santa Igreja nos seus santos e fiéis, 
predestinados, 

chama-

dos, 
justificados, e 

glorificados. (Destas coisas, a 
primeira, que

é a 
predestinação, já 

se realizou; a segunda e a terceira, isto

é, a vocação e a 
justificação, já 

foram feitas, 
«fazem-se 

agora, e

far-se-ão ainda de ifuturo; a 
quarta porem, 

ou seja, a 
glorifi-

cação, existe agora em esperança; em realidade 
porem, 

está

para 
vir).

O Sacramento desta realidade, isto é, da unidade do corpo

e do sangue de Cristo, em certos logares cotidianamente e em

outros a intervalos fixos de dias é 
preparado 

na mesa do Se-

nhor e na mesa do Senhor é recebido, 
para 

a vida de alguns,

para 
a ruina de outros; a 

própria 
realidade 

porem 
de 

que (a

eucaristia) é o Sacramento, a todo aquele 
que 

dela 
participar

traz a vida e a ninguém a ruina.

16. Mas 
para que 

não 
pensassem que 

neste alimento e

nesta bebida 
prometia-se 

a vida eterna de modo 
que quem 

os

tomasse 
já 

não morreria nem corporalmente, dignou-se de

atender a esta opinião. Pois tendo dito: 
Quem 

come a minha

carne e bebe o meu sangue tem a vida eterna, logo acrescentou:

e eu o ressuscitarei no último dia. De modo 
que 

haverá 
provi-

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 — 
147



502 A ORDEM

soriamente a vida eterna segundo o espirito, no repouso 
que

recebe as almas dos santos; 
quanto 

ao corpo, 
porem, 

/também

, • .< • •

não será defraudado da sua vida eterna, mas tê-la-á na ressur-

reição dos mortos, no dia novíssimo.

17. Pois minha carne, diz ele, é verdadeiramente um ali-

f

mento, e meu sangue verdadeiramente uma bebida. De fato, os

homens desejam, 
pela 

comida e 
pela 

bebida, não mais sentir

fome, nem sede; e isso não é verdadeiramente conseguido senão

. • »

por 
aquela comida e aquela bebida 

que 
tornam imortais e in-

¦ :.i'jfc: y 
' -Sr ' ,«? P~ *¦ - V'" Wm~"Sr:,- •< i'" '4 fcjSF .

corruptíveis os 
que 

as tomam: a 
própria 

sociedade dos santos,

ende serão 'plenas e consumadas a 
paz 

e a unidade.

,W.wf JÉÉp 'Jfe& 9 # % » í § v< iP*' jr-' 0m jW «p» * '**• <¦ 'ÍNP iMp?"

Eis a razão 
pela qual (como bem compreenderam antes de

nós os homens de Deus) (1) nosso Senhor Jesus Cristo 'confiou

o seu corpo e sangue a coisas 
que 

resultam da redução de mui-
• % #

tos elementos a uma unidade. Com efeito, uma se faz de muitos

grãos, 
outra de .muitos 

bagos.

4

18. Por fim expõe agora (Jesus) de 
que 

modo se faz

aquilo 
que 

disse, e o 
que 

é comer o seu corpo e beber o seu

sangue: 
Quem 

come a minha carne e bebe o meu sangue 
per-

manece em mim, e eu nele. Portanto, comer aquele alimento e

beber aquela bebida é 
permanecer 

no Cristo e tê-lo em si. E
i .* «

por 
isso, 

quem 
não 

permanece 
no Cristo, e aquele em 

quem

nao 
permanece 

o Cristo, sem somara de dúvida, nem come (es-

piritualmente) 
a sua carne, nem. bebe o seu sangue 

(embora

carnalmente e de modo visível mastigue o Sacramento do corpo
» ^

e sangue do Crisito); antes come e bebe 
para 

a sua 
própria 

con-

venação o Sacramento de tão 
grande 

realidade. Pois 
que 

ousa

«ípi oximar-se imjpuro dos -Sacramentos 
do Cristo, 

que 
só 

quem

é 
puro 

recebe dignamente. Destes foi dito: Bem-aventurados os

puros 
de coração, 

porque 
verão a Deus) 

(2).

19. Assim como o Pai 
que 

é vivo me enviou e eu vivo

(1) Assim a didaquê 
(v. A ORDEM, 

jan. 1942, 
p. 63); S. Ireneu

(ib. jun. 1942, 
p. 538); S. Cipriano, Epístola a Cecílio, etc.

(2) As passagens entre 
parênteses neste 

parágrafo não constam

dos manuscritos; aparecerem nas edições, impressas, e provêm dos co-

mentários de S. Beda e Alcuino a esta mesma 
passagem. (Da nota da

edição beneditina) .

348 —



SANTO AGOSTINHO 503

r

pelo 
Pai, também aquele 

que 
me comer viverá 

por 
mim. Ele não

diz. assim como eu como o Pai, e vivo 
pelo 

Pai, tanibém aquele

que 
me comer viverá 

por 
mim". Pois o Filho, 

que 
nasceu igual

ao Pai, não se torna melhor 
por participação 

do /Pai; ao 
passo

que 
nós nos tornamos melhores 

pela participação 
do Filho na

umidade do seu corpo e sangue significada 

por 
aquela mandu-

cação e bebida. Nós vivemos 
portanto por 

ele, coinendo-o, isto

é, recebendo 
a vida eterna 

que 
é ele mesmo, e 

que 
não 

pos-

suimos 
por 

nós mesmos; ele 
porem 

vive 
pelo 

Pai enquanto é

enviado 
por 

ele, 
porque 

aniquilou-se a si mesmo, tfeito obedien-

te até à morte na cruz 
(cf. 

Fil., II, 8).

Se com efeito entendemos as 
palavras: 

Ueu 

vivo 
pelo 

Pai"

à luz daquilo 
que 

eLe diz em outro logar: 

44o 

Pai é maior do 
que

eu" (assim como também nós vivemos 
por 

ele, 
que 

é inaior do

que 
nos), é o fato de ele ter sido enviado 

(pelo Pai) 
que 

torna

isso 
possivel. (1) Pois a sua missão é realmente a sua 

própria

exinanição e aceitação da forma servil, o 
que 

se entende 
per-

íeitamente, mesmo afirmando a 
permanência 

da igualdade es-

sencial do Filho e do Pai. O Pai é realmente maior 
que 

o Fi-

lho 
(enquanto este é homem), mas tem um Filho igual a si

como Deus, visto 
que 

o único e o mesmo Jesus Cristo é ao mes-

mo tempo Deus e homem, Filho de Deus e Filho do homem.

. •%*.- •. 
VV/i •' ' s~ ' '*¦ X"'

Nesse sentido, se entendermos bem as 
palavras, 

ele disse:

Assim como o Pai 
que 

é vivo me enviou e eu vivo 
pelo 

Pai,

também aquele 
que 

me comer viverá 
por 

mim, como se dissesse:

* 

Que 
eu viva 

pelo 
Pai, isto é, 

que 
a ele dedique a minha vida

& 
-$!< 

'-•! 'H* •.:* 
Í1Ç l K U',' .

como a alguém imaior do 
que 

eu,, fê-lo a minha exinanição, na

qual 
ele me colocou; 

que porem 
alguém viva 

por 
mim, fá-lo a

(1) Passagem bastante . embaraçosa de traduzir literalmente, sem

perda da clareza. S. Agostinho quer dizer que, a queremos entender asv ' J

palavras de Jesus: 
ifceu 

vivo pelo Pai" no sentido de uma subordinação,

isso compete a Jesus enquanto é homem, enviado, pelo Pai, pois neste

sentido é verdadedra aquela outra frase: 
"O 

Pai é maior do que eu",

que se encontra no mesmo Evangelho (XIV, 28). 
"Si 

enim secundum
. .

id accipimus, Vivo propter Patrem, quod álibi ait, Patep major me est;
* '

eicut et nos vivimus propter ipsum, qui major est nobis: hoc ex eo quod

missus est, factum est".

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 149



504 A ORDEM

0

participação, pela qual 
me corne. Eu 

portanto, 
humilhado,

vivo 
pelo 

Pai; aquele 
(que me come), exaltado, vive 

por 
mim".

Se 
porém 

foi dito: 

"Vivo 

pelo 
Pai" 

porque 
(Jesus) vem

do Pai e não este de Jesus, isso se dá sem detrimento da igual-

9

dade. Todavia, dizendo... também aquele 
que 

me comer vi-

verá 
por 

mim, não significou a sua igualdade conosco, mas in-

oicou a sua 
graça 

de mediador. 
(1)

20. Eis o 
pão 

descido do céu, 
ipara que, 

comendo-o, vi-

vamos, 
pois 

não 
podemos 

ter 
por 

nós mesmos a vida eterna.

Não como o (maná) 
que 

comeram os (vossos) 
pais, que 

mor-

reram; 
quem 

comer este 
pão 

viverá eternamente. 
Que 

eles te-

nham morrido, 
(Jesus) 

quer que 
o entendamos no sentido de

que 
não têm a vida eterna. Pois é certo 

que 
também os 

que

comem o Cristo 
perdem 

a vida temporal; mas 
possuem 

a vida

eterna, 
(porque 

o Cristo é a vida eterna.

§ 
Sirva-nos isto, diletissimos, 

para que 
não recebamos a

carne e o sangue de Cristo somente no Sacramento, coisa 
que

muitos maus também fazem; mas comamos e bebamos até à

participação 
do Espírito, alfian de 

permanecermos como mem-

Lros no corpo do Senhor, afim de sermos alimentados 

pelo 
seu

Espirito e de nao nos escandalizarmos, 
mesmo se agora conosco

comem e bebem temporalmente 
os Sacramentos 

muitos 
que 

no

fim terão eternos tormentos. 
(2)

(1) Neste parágrafo (19) s. Agostinho examina dois sentidos li-

terais 
possíveis de uma afirmação de Jesus. De fato só o segundo é

autorizado 
pelo texto original ,de S. João, onde a partícula 

"diá" 
não

contém a ambigüidade do 
"propter" 

latino 
(e do 

"por" 

da nossa lín-

gua). 
"Vivo 

pelo Pai", 
"vive 

por mim" deve «ntender-se 
pois no sen-

tido do francês 
«Je 

Vis 
par le Père", 

"il 
vit 

par moi» 
(e não 

"je 
vis

pour le Père". 
"il 

vit pour moi"). Pode notar-se aliás 
que o primeiro

sentido supõe o segundo, no caso em 
questão: não 

podemos viver por

Jesus 
(isto é, para Jesus), se não vivermos 

por Jesus 
(isto é, graças a

Jesus); e isto se dá, nas 
palavras de Agostinho, 

por aquela 
".participa-

çao» (comunhão) pela qual recebemos 
a v<ida eterna 

que não tínhamos

por nós mesmos.

(2) Acrescentamos este 
parágrafo, que é do Sermão seguinte, 

por

servir de conclusão a tudo 
que acabamos de ler sobre a sagrada eu-

caristia.

150 
—



.

Bernanos)

#>

TRISTAO DE ATHAYDE

I

Não sei o que sucede aos outros. Quanto a mim, não consigo, durante

estes dias, desviar o pensamento da França e dos acontecimentos mi li-

tares e políticos transcendentais 
que ali se estão passando. Repete-se o

fenômeno de 1940, apenas em sentido inverso. A entrada vertiginosa das

"Panzer" 
— 

naquela época já hoje tão remota, tanto é exato que os

anos se pesam, não se contam 
— 

pelas estradas magníficas do noroeste

trances e da Bélgica, renovando o que oito meses antes sucedera na

Polônia, parecia indicar ao mundo boquiaberto a invencibilidade do exér-

c:to germânico. Viviamos então revoltados e desolados. O totalitarismo

direitista se apresentava como a grande força política dominadora do

século XX. Hitler e Mussolini se apregoavam como os dois 
"guias" 

dos

t

novos tempos! Hoje tudo mudou. As fontes da Esperança voltaram a

jorrar! Há de novo um grande sentido univjersal na expulsão não menos

vertiginosa dos invasores. Estamos assistindo ao último ato do Crepúsculo

dos Deuses fascistas e nazistas. Aquele totalitarismo que provocou a guer-

ra com a esperança de vencer pela 

"Blitzkrieg" 
as democracias desarma-

das, divididas e utilitárias, está sendo esmagado, não só por uma guerra

relâmpago em proporções infinitamente maiores do que as de 19 39 e 40,

mas ainda pela mística da resistência popular e do sentimento de liber-

dade e de vergonha que conseguiu despertar nas democracias aburgue-

sadas. O grande problema que já hoje se delineia no horizonte social e

político do Ocidente é o choque entre essa Democracia Renovada e o

totalitarismo esquerdista que vem participando de modo tão intenso das

Vitórias sobre a Alemanha e a Itália, desde Stalingrad e El-Alamein. Na

euforia da vitória não devemos esquecer essa circunstancia, que irá tor-

nar-se aguda na Paz que já agora se desenha no horizonte. Devemos,

aliás, advertir desde logo, embora não seja êsse o tema principal destas

considerações, que o jogo de todas as forças totalitárias direitistas, que

se vão infiltrar nos dois campos, será acirrar a luta e a incompreensão

(*) Transcrito d'"O Jornal" de 10 e 17 de setembro último, secção
* • , • * 

#

"Vida 
Literária".

N OVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944



50 ti A ORDEM

entre eles. De modo que desde já podemos traçar a nossa 
política como

sendo a da aproximação e da ixnxmci fiação entre os vitoriosos, sob 
pena

de se reformarem amanhã as mesmas catástrofes de que apenas come-

çamos a sair. Sou aliás otimista, embora sem ilusões 
quanto ao Pecado

Original. . . Acredito 
piamente na possibilidade de nos entendermos, sem

renunciarmos a nada do que nos parece essencial nos princípios e nos

fundamentos de nossa 
posição. E' justamente da figura 

genial de um

desses espíritos 
que mais têem feito para aproximar os extremos sociais

de nossos dias, que hoje 
quero ocupar-me. Parece, à primeira vista, es-

tranho 
que apresente Georges Brnanos como um homem de conciliação,

quando justamente é conhecido em geral como um extremista, como um

exagerado e até como um escritor que passou da extrema direita, antes

da Revolução Espanhola, à extrema esquerda; da bandeira branca do

Conde de Chambord às bandeiras vermelhas de Barcelona ou Madrid.

Pois bem, estou convencido de que a maior importância de Bernanos, na

hora presente, tanto como a de Maritain, de que me ocuparei em se-

guida, se Deus 
permitir, 

— 
é precisamente a de ser um elemento capaz

de eliminar ou de atenuar 
grandemente o abismo 

que se cavou, em nossa

civilização, 
pela desastrosa ruptura Direita-Esquerda. Não 

pretendo fa-

i.er nenhum confronto entre Bernanos e Maritain, e apenas destacar

essas duas 
grandes figruras como sendo as mais capazes de reconciliar as

"duas 
Franças" e com elas os dois espíritos, e os dois hemisférios sociais

íi qu^e elas correspondem, em todo o mundo. Com a vitória de 1944 e

depois dos 
quatro anos de uma agonia, volta a França a ocupar o seu

lugar central na encruzilhada intelectual das nações. Temos, 
portanto, de

procurar no 
pensamento francês, 

que é por natureza universal, 
quais os

mestres 
que nos devem 

guiar. Não hesito em indicar a êsses dois como

sendo os 
guias supremos 

que devemos seguir na ordem das idéias. E'

preciso ler, estudar e sobretudo amar a obra de ambos 
para poder com-

preendê los e dela tiiar as lições indispensáveis 
ao nosso comportamen-

to nos mares encapelados em 
que estamos navegando. Não nos devemos

aliás 
perturbar pela campanha 

que se faz contra êles. E que se faz, so-

bretudo, nos meios em 
que mais deviam e onde mais terão de ser segui-

dos. Não é a hora das retaliações ou dos resentimentos. 
Não é a hora

de vaidades, de arrogancias e muito menos de oportunismos e adesões

insinceras. E a hora, ao contrário da pesquisa humilde e tenaz, da dis-

ponibihda.de a todos os caminhos 
que contiverem 

a verdade. O mundo

se encontra hoje em estado de disponibilidade. 
Nôs também 

precisamos

nos recolocar nesse mesmo estado. 
Quem assim o diz, do modo mais con-

c.ente, é quem ,há dezesseis anos 
procurou renovar 

a sua vida 
por um

-adeu, 
à disponibilidade". 

Tratava-a. 
ent&o da dl8PoniWUd.de 

do oe-

ticismo, da ironia, do oportunismo 
ideológico 

que os mestres da geração

anterior nos haviam inculcado. Hoje, a disponibilidade 
em que noS de-

^mos de r.ovo colocar é outra. E' a disponibilidade 
à experiência, ao

152 
—



BERNANOS 507

#

ensinamento doa fatos, às lições dos acontecimentos desses últimos v*nte

anos, desde que as duas revoluções fascista e comunista tentaram divi-

ciir o mundo em dois blocos irredutíveis. Devemos voltar à disponibili-

dade, para saber aproveitar o trágico depoimento da agonia. Vivemos

há muito em um mundo agonizante e o nosso dever é procurar sair dessa

agonia, não 
pela morte, mas 

pela vida, não pelo apêgo a posições insus-

tentáveis e anacrônicas, mas por uma sadia participação na construção

de um mu-ndo novo. Foi essa há vinte anos a entrada de Bernanos no

campo de batalha das letras. Pois para êss*" descendente de flibusteiros

espanhóis a vida é uma luta continua e as letras uma aventura de ar

livre, de largos horizontes e novas conquistas. A lietratura, para Ber-

nanos, está como em ninguém na própria linha da vida. E está no tra-

çado dos mais altos destinos que a Providência reservou para o coração

humano. Sua entrada para as letras em 1925, foi verdadeiramente sen-

sacional. Guardo a recordação dêsse acontecimento como daqueles qu^

mais me forçaram, justamente a abandonar aquela disponibilidade des-

denhosa, embora já então francamente inquieta e angustiada, com que

os mestres do sorriso tinham corrompido a mocidade de nossa geração.

Guardo por Bernanos a gratidão dos meus 30 anos. E a impressão pro-

i

funda que o seu inesquecível 
"Sous 

le Soleil de Satan" provocou então,

não só no seu remoto leitor brasileiro mas em centenas de outros em

França e fora dela, ficou até hoje intacta e espero levá-la assim até o

tOmulo. Poi o homem que em plena euforia do outro após-guerra, 
—

quando êsse mesmo palhaço literário que até há dias servia os traidores

de Vichy na legação de Berna, Paul Morand dava o tom às letras fran-

cesas, comunicando-lhes um sabor de pitoresco cosmopolitismo e de

inéra pirotécnica estílistica, 
— 

foi o homem que entrou pela literatura

a dentro, como um pé de vento, batendo as portas, e colocando o nível

do romance numa altura que há muito deixara de alcançar. Desde en-

tão passou Bernanos a ser o 
"enfant-terrible" 

das letras francesas mo-

dernas. Pelo seu estilo, totalmente alheio às preocupações de origina-

lidade superficial em que se perdia geralmente o modernismo, estilo de

uma força impressionante, incisiva de expressão e ao mesmo tempo, pe-

los seus temas tão afastados do mundanismo em voga, o autor de 
"I/Im-

posture" conquistava nas letras francesas um posto que desde então se-

ria de comando e não deixaria mais até hoje. Uma das características,

justamente, de sua obra de romancista era, como acentuei, a sua con-

y

tinuidade com a vida. Em Bernanos nao podemos fazer distinções entre

gêneros. 
Conversando ou escrevendo, fazendo romances ou publicando

artigos candentes, na tribuna ou nos cafés onde gosta de escrever, no

meio do tumulto do entra-e-sai, sempre é o mesmo. Sua pena e sua

• *'¦ * >» 
'i tf&ji I * 

V ji $ i í' ' h*. 4 
' 

-

palavra formam um todo inseparável. Sua conversa é um romance, co-

mo seus romances uma Tonga conversa. Seus livros de idéias são ar-

tigos mais extensos. Falando ou escrevendo não muda. Não há nele

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 1944

— 
153



A OUDEM

nm homem e um escritor. Há o mesmo homem monologando alto ou

escrevendo, conversando até altas horas da noite ou meditando no dorso

do seu cavalo, que imagina magro como Kooinante, entre Cruz das Al-

mas e Barbacena, numa agitação mental inexgotável e numa originalidade,

numa aquidade, numa energia de expressão, ao mesmo tempo cauda-

losa e precisa, que dele fazem uma grande fôrça 
para figurar um dia

na linhagem dos Itabelais, dos Pascal, dos 
jjornelle, dos Hugo, dos Bau-

d ela ire, dos Peguy, dos Claudel, dos Gide, como um dos grandes marcos

do pensamento francês de todos os tempos. Não ficou, portanto, no puro

romance. Não podia ficar no domínio da ficção. Sua sêde de vida, sua

paixão pelos homens e pelas coisas, sua participação dramática nos acon-

tecimentos, seu 
_tem,peramento 

de poeta e de cruzado, seu cristianismo

profundo, acima de tudo não podiam contentar-se como o domínio da

imaginação ou pelo menos das realidades indiretas, como é o do ro-

inance. A revolução espanhola foi o sinal dos no\ios rumos. Acreditou,

como muitos de nós, por um momento, que fosse ela a cruzada contra

o burguesismo, contra o espírito de comodismo liberal e contra a tira-

ria do dinheiro que o século XIX nos legara. Quando veio a desilusão

— 
e nele veio muito ràpidamente 

por ter visto de perto e ter assistido

a cenas que cedo lhe abriram os olhos — 
escreveu os seus primeiros li-

vros de idéias como 
"La 

Grande Peur des Bien Pensants" e 
"Les 

gran-

des cimetières sous la lune", que representavam um verdadeiro ato de

bravura moral, social e intelectual. Eram a ruptura fatal com a maio-

ria daqueles que até então o tinham como vanguardeiro do seu partido.

Nesses livros magníficos e abridores de rumos é que Bernanos ia empre-

ender essa campanha de discernimento 
que representa, neste momento,

a sua maior contribuição à mudança do pensamento contemporâneo 
par-

ticularmente nos meios sociais, culturais e religiosos da chamada Di-

reita, que até então o tinham como seu. Bernanos vinha 
justamente de-

nunciar a falsa equiparação entre catolicismo e direitismo de um lado e,

por outro, entre esquerdismo e justiça social. Vinha denunciar corajo-

samente os sofismas desastrosos 
que pretendiam ligar o totalitarismo e as

suas formas de Estado maquiavélico e neo-pagão 
a grande tradição 

po-

lítica e social da cristandade baseada 
justamente na liberdade e na jus-

tiça. Foi a hora, 
justamente, em 

que essas forças direitistas, de boa ou

má fé, começaram 
a apedrejar o grande escritor 

que até a véspera ve-

r.eravam como sendo um 
gênio da língua e do romance. Na hora em que

ele começou a dizer, 
pelos seus nomes, 

as verdades 
que até então 

procla-
mara apenas de modo encoberto, saiu a campo a campanha enfurecida

que até hoje nao cessa de persegui-lo e contra 
a qual tem conservado

uma serenidade, 
que é realmente 

um sinal de superioridade 
e de con-

fiança tranqüila nos fundamentos 
inabaláveis 

de sua campanha. Esses

lundamentos são vários: uma Fé Católica extremamente 
pura; um

sentimento de Dignidade humana extremamente 
\1ivo; um amor ã

154 
—



BERNANOS 509

I rança extremamente alto e uma expressão literária genial. Acentuei

repetidamente a modalidade adverbial de extremo, para mostrar que a

obra de aproximação 
quê ele vem empreendendo entre atitudes que pa-

recem contraditórias — 
em virtude das falsas dicotomias como Direita-

.Esquerda, Liberdade-Autoridade, Nacionalismo-Internacionalismo etc. 
—

não impede que seu temperamento e sua facúndia o levem a atitudes ex-

tremadas que não tornam fácil a sua convivência. E' exatamente o caso

ca luta de Tobias com o Anjo a que me referia há uma quinzena. Não é

cômodo tratar com os 
"puros". 

E Bernanos é da família dos que rejei-

tam todo conformismo, todo oportunismo, toda conciliação meramente

utilitária, toda prudência. Nessa linha nem sempre guarda a medida, ou

sabe ser objetivo. E' a negação do filósofo. E' homem de contrastes

que ama as posições nítidas e definidas e entretanto é também a nega-

çâo do pensador 

"cartesiano", 
do estilista 

"claro" 
no sentido conven-

cional,.com que Anatole France interpreta e representa o 
"génie 

latin" e

do espírito sectário. No Brasil, a figura literária que dele mais se apro-

xima é a de Jackson de Figueiredo. Estou certo de que, se vivo fosse e

pudesse ter assistido ao que nós assistimos desde 192 8, Jackson estaria

hoje, como nós, integralmente ao lado de Bernanos e de Maritain, como

os dois representantes mais puros e os dois guias mais seguros, do que

o pensamento católico tem de mais tradicional e ao mesmo tempo de

atual e de indispensável para figurar com roteiro nos mares encapela-

dos em que a Paz vai suceder à Guerra sem que a tempestade cesse tão

cedo. Pois não será a Paz como cessação das hostilidades que vai trazer

o apaziguamento ao mundo agitado em que vivemos e sim o espírito de

paz cristã baseado na Liberdade, na Justiça, na Honra, na Fraternidade

autêntica entre os homens e as nações. E essa mensagem de paz autên-

tica, de paz no Cristo, é que Bernanos vai encontrar nas raizes do seu

catolicismo substancial, que nele domina tudo o mais.

Acentúo, de propósito, êsse traço por ser aquele em que uma vulpina

campanha costuma bater para deixar justamente a dú\tida em muitas

conciências. Tenho encontrado muitos sacerdotes excelentes do interior,

particularmente os jovens, 
— 

ansiosos pela renovação da Cristandade

que as falsas alianças com o Dinheiro ou com o Poder vêem tornando

tão difícil 
— 

que me perguntam 
com inquietude o que devem pensar do

catolicismo de Bernanos. Respondo-lhes invariavelmente. 
"Só 

peço a

Deus que torne o meu, algum dia, semelhante ao dele e peçam-lhe que

conservem o seu na mesma altura". A nota suprema em Bernanos me

parece ser justamente a sua Fé Católica muito pura e muito ardente.

Basta ver a verdadeira obseção que tem do problema sacerdotal.

Acusam-n'o de anti-clerical. Não é exato. E' certo que lhe escapam
>

por vezes expressões que parecem 
desdenhosas em relação à hierarquia

eclesiástica. E' apenas a prova de duas coisas. De um lado, do seu tem-

peramento explosivo de juventiide 
ainda não de todo aplacado pelos

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 — 155



510 A ORDEM

anos. Mas de outro, e é isso que mais importa, é a prova de que sua

preocupação pelo sacerdócio não nasce de um respeito meramente con-

vencional, pelo 

"prestígio" 
ou pelas 

44posiçõesbaseado 
na obediência

apática a uma superioridade méramente mundana e social, mas realmen-

te de uma veneração 
pelo Sacerdócio único do Cristo sobrenaturalmente

comunicado a alguns eleitos da graça. Sendo, como é, um temperamento

insatisfeito com todos os 
44compromissos" 

e todas as mediocridades, sem-

pre que se encontra em face de um sacerdote, que não represente real-

mente a sua missão sublime, cresce-lhe a fúria cristã a cólera contra a

deturpação mundana do que há de mais sublime no homem: a oblação

total à vontade de Deus, pela entrega de sua vida ao serviço divino na

terra. Basta ver nos seus romances, o contraste entre o bom padre e o

mau padre. E' a espinha dorsal de toda a sua obra. Está latente, em

toda ela, por mais remota que seja a ligação do têma com o problema.

E' que realmente o que nele domina é o cruzado, o cavaleiro de Cristo

que veio ao mundo e à literatura 
— 

como aqueles que estão hoje de novo

na ordem do dia entre nós e no mundo inteiro aliás 
"em 

demanda do

Graal". Bernanos também vive em demanda do Graal. Não é possível

compreender a sua literatura e a sua política 
— 

nele tão intimamente

unidas do modo mais natural — 
sem partir dêsse ponto inicial. E' um

cavaleiro da Táviola Redonda perdido neste mundo de escudeiros beber-

rõ-es e cínicos em que vivemos 
que não se conforma com essa terrível

revolução.. 
Quem não compreender a Idade Média não 

poderá com-

preender Bernanos. Ainda há dias um comentarista telegráfico, conhe-

cido pela abundância de suas informações, o sr. Jack Oesterreicher, es-

crevia que Hitler o que queria era implantar no mundo moderno 
"o 

sis-

tema social da Idade Média"... Eu imagino o sorriso desdenhoso de

Bernanos (pois êle reserva as suas fúrias 
para insanidades menos ridí-

cuias) se acaso êsse trecho lhe passou pelos olhos. E a sua alegria, tam-

bém, se encontrasse, no mais autoriazdo tratadista do materialismo 
ju-

ridico moderno, Hans Kelsen, a afirmação de 
que a Liberdade é o fun-

damento da teologia 
(sic) na sua explicação da vida social e de que, ao

contrário, o naturalismo 
jurídico se funda na supressão da liberdade

como fundamento da sociedade equiparando-a 
pura e simplesmente ao

determinismo da natureza.

Para explicar a existência do mal a teologia lança a idéia da

liberdade de vontade. Só o homem vivendo em sociedade tem uma vbn-

fade livre; tal coisa não existe na natureza. Logo só as leis divinas

que se referem à sociedade teem o carater de normas estabelecendo a

punição e a recompensa. 
O princípio da retribuição 

permanece sendo a

sua base enquanto não desempenha 
papel algum nas leis divinas relativas,

à natureza. .. (Ora) o dualismo entre natureza e sociedade não é, de

modo algum, o último 
passo na evolução 

da ciência. O dualismo natu-

reza-sociedade é substituído 
pelo de realidade 

e ideologia. 
Para a socio-

156 
—



BERNANOS
I 511

logia moderna 
(sempre, comento eu a impostura de atribuir ao moderno

um valor de cientifico..?) um acontecimento social aparece como uma

parte da realidade, determinada 
pelas mesmas leis que um acontecimen-

to natural. I>epois da emancipação completa da causalidade em rela-

qâo à, retribuição na moderna 
(...) noção de lei, a sociedade e, do pon-

to de vista da ciência (sempre a mesma impostura. . .) uma parte da na-

tureza (sic) (Ilans KoLso 
— 

Society and Nature. A sociological inquiry.

The Univ. of Chicago Press. 1943 pag. 265/6).

Isto é, para o naturalismo 
jurídico moderno (sic) e científico (sic)

que Hitler também 
procurou colocar na base do seu totalitarismo que

se funda, ideològicarnente na Geo-potítica naturalista da escola de Haus-

hoffer 
— 

e de que Kelsen é um luminar, a Liberdade nào existe como

fundamento da sociedade. A Idade Média, ao contrário como nos en-

sina o próprio Kelsen, fundou no 
"livre 

arbítrio" a sua concepção teo-

lógica da sociedade (sic). Logo, foi a Idade Média que exaltou a Liber-

dade e o 
"mundo 

moderno,, 
que a desdenha. . . Eis o motivo porque sem

compreender a Idade Média não podemos compreender, no mundo mo-

derno um campeão da Liebrdade, como se tem ultimamente revelado

Georges Bernanos.

E' tão atraente, tão discutida e importante, porém sua personali-

dade que não me furto ao prazer, esgotado o espaço disponível de

prosseguir na próxima crônica sobre o mesmo assunto.

0

- ^11

Considero, portanto, que longe de termos dúvidas sobre o senti-

• 
"* *- *¦$' 1, ¦ 

'* > •• •

mento religioso de Bernanos, é sobre a pureza de sua Fé Católica que

devemos assentar uma exegese exata de sua complexa personalidade.

As arestas do seu temperamento, a violência de suas explosões verbais,

o traço corrosivo mas dirigido de alguns de seus epitetos escritos, (pois

escrevendo Bernanos sabe. governar magistralmente o seu pensamento e

nesse ponto atingiu ultimamente a uma maestria que outrora lhe fal-

tava), o carater de sua obra literária, penetrada de vida sobrenatural,

embora no polo oposto a toda literatura 
"edificante" 

de moralismo pe-

dagógico 
— 

tudo isso nos mostra a cada passo, que nele o homem de

Deus, do Cristo e da Igreja superam tudo mais. Acentuou bem da Igreja,

porque a mesma preocupação obcecante que tem da vida mística e da

presença divina do Cristo e do Sacerdócio, na vida de cada homem 
—

revela ter do papel da Igreja e da Cristandade, não só no passado mas

no presente. Vivendo de preferência entre ateus ou indiferentes, tendo

palavras de uma dureza nem sempre medida para os seus irmãos em

Fé, e, de modo particular, para os responsáveis pelos destinos da Igreja,

— 
o que há nele é a Fé de um cristão das Catacumbas. E' a revolta

contra todo compromisso com o espírito do mundo. Não se conforma

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 — 157



&i2 A 
ORDEM

com a política 
do mal menor, das distinções sutis entre conselhos e pre-

ctitos, dos 
•'ralliements" 

maquiavélicos, dos 
"favores 

obtidos em troca

da inação ou do silencio. Quer a Igreja no centro do mundo moderno,

como esteve no centro do mundo medieval. Isso, porém, 
sem o mínimo

recurso a legislações de privilégio 
ou a troca de tavores com o Ewtado

ou com os Potentados da Finança ou da Cultura. Se tivesse a santidade

ou a liberdade de um Max Jacob, teria acaso renunciado à literatura

pelo claustro? Não o creio. O certo, entretanto, é que, 
não as tendo,

vai le\ando penosamente 
a sua espada de cavaleiro, que é uma pena,

uma pena luminosa e uma língua solta... Ainda é este traço, junto aob

que em seguida examinaremos, que transparece em cada linha destes

seus dois livros recentemente publicados:

I

Goorges Bcnmnos 
— Monsieur Guine (roman) 

Atlan-

tica, ed. 314 pags. Rio, 1944.

 
Le Chemin de la Croix-des-Ames (articles de Guerre,

1940-1941). Atlantica, ed. 152 pags. 
Rio, 1944.

O segundo traço que destaquei, em sua fisionomia liteiária e hu-

mana, indissoluvelmente unidas, foi o sentimento da Dignidade humana

extremamente vivo. Se o seu catolicismo é essencial para a compreensão

áe sua natureza, não o é menos esse humanismo, que reage justamente

contra certa interpretação mais ou menos freqüente do catolicismo como

sendo um privilégio ou uma espécie de diploma o.ue confere certos di-

leitos e insenções. A Graça, para 
Bernanos, como aliás para todos aque-

les que a compreendem como deve ser entendida, cria antes de tudo um >

ônus. Confere deveres antes de conferir direitos. E o primeiro 
ônus, o

primeiro dever, é o de ser homem, com tudo o que implica essa condi-

ção, tantas vezes escamoteada. Há, por isso mesmo, em Bernanos, como

bem viu Mauriac, um 
"olhar 

puro" que passeia 
implacavelmente entre

"a 
lei da selva" de nossa pobre humanidade e nela vai aos valores puros,

aos que refletem a imagem de Deus, msmo quando sob máscaras defor-

mantes. E, ao contrário não se deixa iludir nem seduzir por qualquer

situação exterior ou por qualquer rótulo que não corresponda à reali-

dade. Esse olhar puro, como lembra Mauriac, pode aproximar homens

de convicções totalmente estranhas entre si e é uma das grandes espe-

ranças de superação das terriveis rupturas, com que o mundo moderno

tem assinalado a destruição terrena da túnica inconsutil do Cristo. 
"Le

regard d'André Gide en U. R. S. S. vaut celui de Georges Bernanos à

Majorque. Ces deux écrhlains si différents ont en commun ceci; un oeil

clair qui trahit la loi de la jungle humaine" 
(Journal 

— 
\ol. 3.° p. 10).

Ainda nesse último dos seus romances, agora aparecido, embora es-

crito há cerca de dez anos, esse sentimento da dignidade humana a des-

peito das condições exteriores, da situação social, do apreço ao mundo,

158 
—



BERNANOS 513

é o que mais reponta e melhor explica esse livro misterioso. Confesso

que tive de recomeçar a sua leitura, depois de já lido um bom pedaço,

para poder orientar-me nas sombras dessa floresta sombria. E' um li-

vro misterioso e obscuro, cujo sentido exato o próprio autor possível-

mente não tenha penetrado. Kaul Valéry diz'o.ue a função da crítica é

justamente explicar aos autores o que eles não entendem em suas pró-

prias obras. Entre nós, é o que costuma dizer o poeta Carlos Drummond

de Andrade. A criação é quase sempre um estado segundo. Alguns, como

Bernanos, vivem normalmente em estado segundo, na conversa, nas car-

tas ou na vida quotidiana. Quando voltafn ao estado primeiro 
— 

que é

a condição natural ou funcional de cada homem 
— 

não sabem muitas

\ezes interpretar o que escreveram. E deixam sempre, em torno de sua

cbra, uma aura de mistério ou uma zona de exegese livre, que desnorteia

os espíritos didáticos ou pouco iniciados nos imprevistos da selva hu-

mana. 
"Monsieur 

Ouine 
" 

é o tipo do romance desnorteante para quem

compreende o espírito francês como puramente cartesiano ou voltaireano

e para quem vd toda arte através dos compêndios elementares de retó-

rica, das artes poéticas do século XVIII ou do espírito primário de tan-

0

tos professores e críticos bem intencionados.

A meu ver, esse romance é uma grande sátira à Cultura Moderna.

À Cultura, quando pretende substituir-se ao Homem. Ao humanismo

inumano, ou antes ao anti-humanismo de tantos pedantes 
dos nossos

cüas. A Cultura que 
mata o Homem é como vejo essa figura obesa de

Monsieur Ouine, que exerce sobre os juvens uma sedução ^rdadeira-

mente felina e escapa às mãos dos que tentam lidar com ela. E' uma For-

ça imensa. A maior das forças modernas. A mais irresistível. Como

Monsieur Ouine é poderoso, 
irresistível, sedutor. Mas esmaga, asfixia,

desumaniza e se aproxima, como todos os requintes, da sua própria ne-

gação. O peso 
da hipercrítica de Monsieur Ouine o liga à, massa amorfa

e apática da população 
de Fenouille. São os extremos que se tocam e

terminam no mesmo 
" 

líquido seroso que 
corre, ou antes, se arrasta ncts

veias do 
"professor", 

como nas dos habitantes sombrios do burgo podre

do Norte de França, onde decorre a ação misteriosa deste romance e por

onde acabam de passar as hostes libertadoras da trança. O olhar

claro" de Bernanos procura 
distinguir 

— nas almas confusas das suas

' 

personagens 
e nos acontecimentos que se dão e em cujo veracidade ou

seqüência ninguém consegue penetrar 
diretamente procura 

distinguir

onde está o Homem, onde a sua dignidade, onde a sua pureza, onde os

valores autênticos. 
E vai encontrá-los, diluidos, dispersos, escondidos por

trás de para 
ventos um tanto ridículos ou desajeitados, como o jovem \à-

gario de Fenouille, ou até suspeitos moralmente, como Ginette. Nessa

inversão ou nesse contraste, entre a pureza dos valores e a rudeza ou

a miséria dos seus portadores, 
está esse humanismo ardente de Ber-

na nos, que 
visa salvar o homem moderno da ilusão dos 

"moyens 
riches",

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 

1944
159



C14 A ORDEM

da Tícnlca, da Cultura, da Força ou do Dinheiro, como substitutos

àquelas qualidades pobres 
do sêr humano 

— 
ai Honra, a Bondade, a

Dignidade. o Espirito, a Liberdade 
— de que 

tantos escarnecem ou em-

pregam apenas como rotulots em vicros vasios. Os rotulos e os vidros

\iisios não faltam em 
"Monsieur 

Ouine". Não faltam também os va-

lores autênticos do coração humano. E o drama confuso da morte de

uma criança, cujo autor nem mesmo o autor do livro possivelmente sabe

j. t

quem foi, é o drama da nossa quase 
cega condição humana. Esse ro-

luance não pode agradar ao grande público, pois, 
longe de elucidar os

mistérios, como o público gosta 
de ver nos romances policiais, leva-nos

ainda mais ao coração 
-das trevas que envolvem a vida humana. Mas é

uma pequena epopéia do mundo moderno, que se passa num recanto

perdido da França, tanto é certo que as verdades mais universais podem

conter-se nas realidades mais particulares.

O terceiro traço que anotei na figura de Berannos é o seu amor

extremamente elevado pela França. E' o que se reflete no outro destes

dois volumes. Quando a França caiu, ou antes, escorregou, em 1940,

houve quem chamasse Bernanos de mau francês, porque 

"recusou 
a pie-

dade" pela França e não tolerou o intolerável sofisma de Pétain, de

que a França estava resgatando os seus erros e por isso devia entregar-

se, como Santa Maria Egipiciaca, da Legenda, ao seu violador! Ber-

nanos reagiu, furiosamente. E viu, muito bem, que a tropilha dos t>aval

e Cia., era infinitamente menos perniciosa para a França do que o

imenso prestígio de um Marechal de França, vencedor de Verdun. Ber-

nanos, que é um intuitivo genial, não se deixou vencer um minuto pela

hesitação. Viu que o grande inimigo da França não era Hitler, era

Pétain. Como o grande inimigo do cordeiro não é o lobo, mas quem

veste a pele de cordeiro. O grande mal da França era a traição das

élites, a desumanização da sua fibra cristã pela ingestão do tóxico tota-

litário. Bernanos não teve piedade nem 
panos quentes. Não procurou

aienuar os males. Nem foi buscar falsos remédios na submissão ao es-

pírito do invasor ou a um isolacionismo maurassiano tão desfigurador

da França universal como o próprio colaboracionismo. Foi acusado de

mau francês. Foi considerado como um desertor. Certa alta persona-

lidade francesa, em 1940, me dizia: 
44Bernanos? 

II n'a pas dix français

avec lui".

Nós sentiamos, naqueles dias terríveis, sem vislumbre de hesitação,

que ele tinha consigo, não apenas dez franceses, mas toda a França ver-

dade ira, mesmo que os rótulos fossem opostos aos da sua própria posi-

ção de católico e de monarquista. E' o que quatro anos de resistência

incomparavel hoje o estão demonstrando aos olhos dos mais céticos. Na

hora da reconstrução moral e física da França, através de dificuldades

\erdadeiramente alucinantes, a presença de Bernanos é uma tal garan—

tia de pureza, de lucidez e de coragem, 
que só temos um temor: o de

i

160 
—



BERNANOS

515

a suíi saúde 
prccáris i)mi iQ„^ , .

nonn, ai 9 

Untüs Chores e tanta 
penúria (pois Ber-

- 
Tv, 

P° fL ^ V1W sempre 
Preocupado com as 

"contas" 

de amanhã.. .)
nao lhe 

permitam dispensar, 
na hora difícil da Liberdade a mesma ener-

gia n omavel 
que demonstrou 

na hora sombria da Servidão.

ha. finalmente, 
em Bernanos, 

um estilista admiravel. E' um grande

] ta em 
prosa. Sua 

palavra tem a substância dos 
grandes estilos poé-

iue a sonoridade, 
a imagem, o subentendido se fundem 

para ultra-

passai a lógica e tocar as fontes mesmas da sensibilidade, as matrizes

misteriosas do senso comum. De vez em quando o termo mistério me

cái do lápis, nesta exegese do grande francês 
que há um lustro escolheu

o Brasil 
para dignificá-lo 

com sua presença e permitir que nos orgulhe-

mos de ter abei to os biaços, na hora da agonia, a um dos grandes recons-

trutores da França, mãe intelectual no mundo, na hora da Justiça de

Deus. Se u termo mistério volta, de vez em 
quando, quase sem 

querer,

a(,propósito de Bernanos, ;é 
que realmente há um enigma nesse homem

estranho, de olhos de criança e palavras de aço, capaz de todas as do-

üuras e de todos os enfurecimentos, 
que sabe 

pensar com a lucidez de um

sábio e lutar.com o furor de 

'um 

cruzado, 
que 

, tem no seu es-

tilo a delicadeza suavíssima das plumagens mais áreas e, ao

mesmo tempo, o ácido corrosivo da química literária mais des-

truidora. E' um grande mistério esse homem 
grande em todos

ot sentidos. Poeta e Cruzado ao mesmo tempo, trovador e senhor feudal,

que realiza esse amálgama estranhíssimo 
de influências 

profundas, que

vão de Rabelais a Péguy, 
junto a uma 

personalidade singularíssima, 
que

só pôde ser comparada ao próprio Bernanos. E' um enigma, e, por isso

r/isemo, um convite constante à decifração.

Como estilista, o seu vágor é realmente singular; Nada tem das qua-

lidades convencionais da estilística da justa medida e da elegância ondu-

lante 
que é apresentada freqüentemente como única forma representa-

tiva do gênio literário francês. Ora* quando penso na qualidade poética

da obra de Bernanos me vem à mente a primeira aula de um curso ma-

gistral que aqui deu, antes da guerra, o filósofo Etienne Gilson. Nele

mostrava como há duas e não apenas uma França do pensamento e do

estilo. Devemos aliás acrescentar, também duas Franças 
políticas, de

que Maritain e Bernanos são hoje os maiores, senão os únicos, laços de

união entre si, ao menos no plano elevado em que pairam. Uma delas

deriva de Abelardo, através de Descartes © Voltaire, até Anatole France,

Giraudoux, Proust, Gide ou Valéry. A outra deriva de São Bernardo,

atraviés de Rabelais ou de Pascal até Hugo, Baudelaire, Péguy, Léon

Bloy ou Olaudel.

E' a esta e não àquela linhagem que pertence este grande patrício

das letras francesas, e já hoje universais, que é Georges Bernanos. Nada

tem da medida, da clareza, da elegância daquele gênio francês que atinge

nas letras a culminância genial de um Racine ou a mediocridade 
per-

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO, 1944 — 161



,, A 
ORDEM

i.»lu

ceotiva de um Albalat. Tem a frondosidade, 
o mistério, a abundância

inventiva . « eapitosa 
tecundid.de 

doe outros, do» torrencia|s. do, ines-

gotaveis, 
dos dionisíacos 

ou dos místicos. 
Sua prosa 

é densa e som m

como uma floresta. salpicada de clareira., luminosas. Mn. do sol

à sombra, como nessas florestas passamos 
das claridades 

típicas das en-

cruzilhadas 
à úmida penumbra 

dos ramos entrelaçados.

E' um verdadeiro gênio 
verbal em «ue 

a riqueza e a abundância

dos substantivos jamais prejudicam 
a elasticidade 

dos advérbios e a

precisão 
dos qualificativos. 

Improvisador, 
escrevendo 

no meio do tu-

n,u„o dos cates, como „«. 
a deixar o fluxo vital penetrar 

a sua prosa

enxarcada de poesia, 
nio emenda o <me lhe c« da pena 

ou pelo 
menos,

sai-lhe da pena, 
sem necessidade de emendar, uma expressão sempre

tão carregada 
de pólen 

e tão impressionante 
de beleza, que 

uma página

de álbum de Bernanos vale o mesmo que 
a mais elaborada de suas pá-

ginas 
de livro.

Qual 
será sua atividade de ora em diante? A do homem de letras?

A do homem de ação? Qual poderá 
ser sua atuação nessa arena de lu-

tas implacáveis que 
vai ser a Europa, e particularmente 

a França, de-

pois 
da vitória? Não sou profeta, 

nem mesmo falso. Não sei o que po-

derá fazer de fato Georges Bernanos nos dias turvos de amanha. Só sei

que já é. e continuará a ser, como Maritain, e outros, um testemunho

vivlo da Verdade, nestes tempos de Erros contraditórios 
ou verdades mu-

tiladas que 
se cruzam enfurecidos neste nosso mundo agitado poi pai

xões incoerciveis e por 
muitos irreconciliaveis. 

Não creio que sua voz

venha a perder-se 
no clamor da tormenta da Paz, como não se perdeu

na tormenta da Guerra. Pois, digam o que 
disserem, a força irrepri-

mível que a anima provem 
de uma Fonte acima de todas as fontes e de

uma Certeza que transcende a todas as nossas angústias.

L-

162 
—



• 

p. 
s,(*>

$ 
' *«- • 

*fr;i 
f. \ 

' 
. 

v« ' 
-*• ¦ •, ¦" . 

, . 

' 

s 
<

TRISTÂO DE ATHAYDE

"Nao 
se inquiete", dizia-me, há tempos, em encontro fortuito, um

esclareci cio sacerdote; 
"não 

se inquiete copi a reação 
produzida por ai-

guns de seus recentes artigps. Lia esta manhã, no meu Breviário, uma

palavra que tudo explica: 
yeritas parlt odiujn".

Seria ainda mais 
perfeita a sentença se acrescentasse: 

"et 
amorem".

Pois o certo é que a Verdade 
géra a contradição e obriga as atitudes a

se definirem. E por isso, Aquele 
que incarnou a Verdade, foi chamado

signum cui contradicetur 
(Luc. II, 34). Recebi a propósito dessa

flitagem do ambiente, cartas de ódio, sem dúvida, mas também men-

^ d O y que de longe compensam aque-

Ias. Quantas vezes me disse D. Leme: 
"As 

provações que* nos veem de

dentro de Casa. são as que mais d'oem, sem dúvida, e por isso mesmo as

que mais devemos agradecer à Providência Divina". Para recebê-las não

fiz mais do que defender três católicas eminentes, três testemunhos da

Verdade, e um deles a ela consagrado na totalidade de sua existência ter-

rena e ,perene. Dir-se-á que é êsse justamente o motivo de escândalo.

Como podem estar desunidos os católicos? Mas justamente porque a re-

ligião verdadeira não é um fanatismo vulgar. E' mesmo u oposto. O fa-

natismo, 
que é uma das fôrmas específicas da falsa religiosidade dos su-

cedâneos do cristianismo imperantes em nossa época, o fanatismo é que

exige dos seus sectários uma cega obediência, uma uniformidade 
passiva,

em que todos perdem a sua personalidade para formarem um Monstro

comum. Um dos sinais de autenticidade de nossa Fé, ao lado de sua Uni-
* ¦. *

dade imutável, é permitir o justo exercídio de nossa liberdade, dessa li-

berdade 
que junto à racionalidade, é o próprio sinal característico de

, nossa espécie e que tantos procuram diminuir e mesmo incompatibilizar

com a Fé autêntica. E' êsse justamente um dos pontos que me fazem

escrever êste Post-Scriptum. Não é para repisar no mesm'o assunto ou

mesmo para explorar novos veios nessa mina inesgotável 
que é a obra

de Maritain. E' para esclarecer alguns pontos que me pàrecem ter fi-

cado obscuros. E' para atender, também, a certas consultas, algumas

ang-ustiadas, dessas missivas de afeto e solidariedade que tanto me con-

(*) Transcrito d'"0 Jornal" de 12-11-1944, secção 
"Vida 

Literária''.

#

NOVEMBRO - 
DEZEMBRO. 1944 — 163



538

A ORDEM

tonaram por 
sentir como » 

é grande, 
em nosso meio. o nüm.ro daqueles

que compreendem 
o sentido profundo 

da obra de um Mar a n

Peruanos, para 
lá dos acidentes 

sem importância.

Um dos pontos que 
me taaen, voltar ao tema. amda por esta tez. c

justamente 
a solicitação 

de uma resposta aos ataques recebidos. Mais uma

vez repito o que já 
mais de uma vez escrevi: só contesto as afi.maçous

vez repuo biografia 

do sr. Gilberto

si*» t''ito contrárias à verdade. A-inua ei» »

Freyre' editada pela 
Casa do Estudante, 

e de autoria do sr. D ogo e

Melo Menezes, 
redmprime 

a velha calúnia 
de que, 

em tempo teria eu

Ú'dò 
"a 

fraqueza de recomendar 
» atenção 

d» Policia" aquele escritor

como 
"esquerdista". E' falso. Divergi e divirjo 

de muitas de suas idéias,

o disse-o de público, 
classificando-o 

de escritor de esquerda, segundo um

critério corrente e aceito pelo próprio 
autor da biografia, que 

escreve,

Unha ante, 

-Gilberto 
Freyre considera-,e 

e é do esquerda, írano.mente

da esquerda! e cada vez mui, da esquerda- <Pds. 
,55,. Ko, tudo quanio

escrevi, num rodapé como êste, e de modo muito menos en ,

mais vaga sugestão alheia 
<n, segunda 

intenção própria. 
Se é a -o que

se chama 
"recomendar à Polícia" um escritor, nesse caso se torna impôs-

sivel toda crítica literária. Contesto 
falsidades 

como essa, sempre que

chegam ao meu conhecimento. 
Mas não vou além. Considero a pole-

mica jornalista 
um gênero 

anacrônico 
e contraproducente. Quando 

e^sa

polêmica 
se trava entre homens que 

confessam a mesma Fé, considero-a

então francamente 
inadmissível. 

Recordo, a êsse respeito, um texto de

Fulton Sheen, no seu livro sôbre a Igreja que me parece 
exprimir per

ieitamente o que 
o bom senso nos manda fazer: 

"A 
Igreja já 

não está na

defensiva» já 
não está tampouco na ofensiva; está 11a descritiva, 

reve-

lando-se aos corações famintos e aos espíritos como o Pão da Vida. ..

Chegou o tempo de entrar a Igreja em si, compreender o espírito que

liga os seus membros em u«m todo vivo e recomeçar de onde partiu,

como um fermento espiritual na massa do paganismo" (Fulton 
Sheen 

—

The Mysttcal Body of Christ, 1935, pág. 
4).

Em suma, não 6 o espírito mesquinho de polêmica 
e sim o espirito

largo de exemplo e de afirmação espiritual, que deve representar, 
na

hora atual, a atitude da Igreja e dos católicos individualmente 
em face

do mundo recaído em paganismo.

Realmente, o que 
devemos fazer é apresentar a Verdade, como jul-

0t0

gamos que ela é. A nós, católicos, que sabemos onde está a Verdade, nao

nos cabe inventá-la ou negá-la. Cabe-nos descobrí-la e interpreta-la. 
E

o que deveme^ fazer dentro da liberdade ampla que nos concede a Igreja.

Agora, o que 
sucede conosco, e é êste um dos privilégios 

de que gozamos,

é saber que 
temos uma Autoridade autêntica e sem apelação, que 

é, por

natureza, a única e última interprete autorizada da Verdade e dessas

pequenas 
verdades que pululam 

em torno da Grande e Central|! Nossa

honra, nossa alegria, está em dizer o que pensamos, 
com toda a since-

164 
—



P. s.
519

ridade e com todo o calor, mas aceitar, sem discutir e com a maior satis-

façao, a sentença inapelavel 
que nos venha da Cátedra Suprema. Ainda

ha dias me repetia Américo Lacombe uma sentença ouvida de Bernanos

e que nos mostra como os católicos mais aparentemente 
"revoltosos"

ccmo êsse grande revoltado contra a mediocridade do nosso catolicismo

moderno, nnuncia fudamentalmente 
a todo o senso 

próprio, quando está

cm jogo a Verdade. 
"O 

trágico êrro de Lammenais", dizia o autor dos

' 
Grands cimetières sous la lune'', — "foi 

de não ter tido a humildade

suficiente de se submeter à Santa Sé". Eis uma palavra que nunca de-

\emos esquecer, mormente 
por vir da boca de quem vem. O orgulho de

Lammenais, do genial autor do 
"Essai 

sur rindifférence", 
que tão justas

esperanças despertara, — 
não se curvando ao único Poder que tem o

direito de exigir a nossa absoluta submissão sem indignidade nossa e,

antes, como condição da nossa elevação moral 
— 

êsse gesto de orgulho

de Lammenais é que veio a criar, no< século XIX, esse trágico malenten-

dido entre os católicos e a Liberdade, de que até hoje a cristandade está

sofrendo. Se não foi apenas êsse malentendido, foi ele, sobretudo, que

dividiu o Ocidente em dois partidos, tomando os inimigos da Igreja a

Liberdade como lábaro e vendo-se a própria Igreja forçada a cercar a

Liberdade de todas as garantias para preservá-la dos seus falsos defen-

sores. E com isso se criou, sem querer, entre os católicos, um verdadeiro

pavor da liberdade e uma mobilização constante de adversativas sempre

que se fala na própria característica da nossa supra-animalidade. Pois,

se o homem não é um bruto, é por ser racional e livre, por dispor da in-

ligência para penetrar até certo ponto os mistérios da criação e do pró-

prio Criador e por dispor de uma vontade não escravizada aos determi-

nismos inflexíveis da natureza e da sociedade. Devo aliás relembrar como

Maritain estudou a fundo o problema da liberdade, à luz de uma filosofia

católica da vida, em seus dois últimos wolumes. Pio IX, no 
"Syllabus",

<e Leão, XIII, na 
'*Libertas*' 

e outras, não negaram a Liberdade. Mostra-

ram apenas os seus limites de acordo com a sua natureza, de valor sub-

sidiário da Verdade. E' aliás o que afirmam, tanto o Bom Senso mais

vulgar como a Ciência mais rigorosa. E foi exatamente o que fez Ma-

ritain. A verdadeira Democracia terá de vir da verdadeira Liberdade.

"Une 
fausse philosophie de la vie, qui faisait de ía liberté humaine la

règle souveraine de tout 1'ordre moral et social. . . a si bien altéré le

príncipe vital des démocraties modernes qu'on a pu la confondre parfois

avec la Démocratie elle-même changée en Démocratisme. . . Le mot dé-

inocratie a ainsi donné lieu à tant de confusions et de malentendus qu'il

semblerait parfois souhaitable de trouver un mot nouveau pour dé-

signer 1'idéal d'une communauté d'hommes libres" (Les Droits de FHom-

me et la Loi Naturelle, 1942, pags. 69-71) .

» *' i

A necessidade de desfazer tais equívocos em torno de temas como

êsse é que nos leva a insistir no assunto. Se hoje temos de colocar em

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 1944 165



A

primeira plana o conceito de Liberdade, 
— como Jackson de Figueiredo,

de que há dias comemorávamos 
o 16." aniversário 

de uma morte tão ter-

rivelmente prematura, 
teve de colocar em destaque o conceito do Auto-

rídade, 
— 

não é que um se oponha ao outro, Liberalismo e Autoritarismo,

sim é que se opõem, porque 
representam 

falsos conceitos de liberdade

e de autoridade. Se, no século XIX liberalisante, 
foi necessário à. Igreja

mostrar os limites da Liberdade, em face dos erros do Liberalismo, 
— 

no

século XX totalitário, o que 
é preciso 

é mostrar a grandeza 
e os^ direitos

da Liberdade, em face dos desastres ocasionados por 
sua negaqao auto-

ritária ou totalitária. Mas na realidade, Autoridade e Liberdade são con-

ceitos complementara*. Quando 
colocamos uma e outra dentro do con-

c«ito supremo de Verdade, que a ambos sobreleva, teremos restaurado a

harmonia entre valores que 
sô .se dissociam quando 

os arrancamos ao

laço supremo que os articula. Não há Liberdade fóra da Verdade e do

Bem, como não há Autoridade fóra do Bem e da Verdade. Eis porque

autoridade sem liberdade é tirania,' como lembrava há tempos o padre

Ducattillon, e liberdade sem autoridade é anarquia caótica. A liberdade

que invocamos, portanto, 
é antes de tudo para que 

a Verdade possa 
viver.

E sem liberdade não vive o bem. E' porque 
vemos essa liberdade cada

vez mais arriscada, que procuramos 
despertar nos homens de hoje, tão

seduzidos pelo Poder, pelo 
Êxito, pela 

Vitória das armas, pela 
Riqueza,

pelo Prestígio, pelas 
Máquinas, pelo 

Partido, por tudo que indica o Do-

mínio do Homem sobre o seu semelhante ou sobre a natureza bruta

por vermos isso é que procuramos 
despertar a inquietação pelo 

seu dos-

tino. Chesterton costumava dizer que o grande 
drama moderno não era

tanto a perda da liberdade, como a perda do amor pela liberdade. Via-

mos, em uma de nossas últimas crônicas, como os riscos que a paz 
tu-

tura tem de enfrentar, provêem justamente de que o realismo dos inte-

resses imperialistas em jogo ameaçam tragar tudo o que de grande 
e de

belo existe nesta Catástrofe, que há cinco anos desabou sobre a huma-

nidade e dividiu ainda mais os campos, nesse trágico dilema entre Es-

querdismo e Direitismo a que querem reduzir o mundo, e que permi-

tiria a um humorista dividir hoje os homens em duas classes: 
— 

os 
"ou-

ous" e os 
"nem-nens". 

Os totalitários clamam 
— 

ou comunismo ou fas-

cismo. E como o fascismo está em vésperas de ser derrotado no Ocidente,

subsistindo ainda por muito tempo provavelmente em pára-fascismos 

—

o grande perigo voltaria a ser apenas para eles o comunismo, intacto em

suas pretensões e imensamente reforçado em sua fibra combativa. Por

i

seu lado os Democrático-Liberais ou Sociais, herdeiros da filosofia
«

burguesa da vida e avessos ou mesmo hostis à concepção cristã

da existência, de que a Igreja Católica é a suprema definidora, 
—

respondem: nem comunismo, nem fascismo. E sim a Democra-

cia pela Democracia, como querem os herdeiros de Rousseau e os

idolatras do Número, como definidor do Bem Comum. Sairiamos assim

166 
—



P. S. 
521

do Fanatismo lotalitário, fascista ou comunista, 
para cair no Fanatismo

Democrático, liberal ou social. E com isso, o que não veriamos jamais

seria a verdadeira Liberdade, 
que Deus colocou como germe da digni-

dade humana e que o Cristo restituiu aos homens, escravizados a lei do

pecado depois da Queda. E' por isso que pugnamos pela Democracia,

que está mais próxima da Liberdade 
que os Extremismos, mas impregna-

da e informada 
pela Lei Natural e pela Lei Evangélica. Na sociedade

pluralista, segundo as condições históricas do mundo contemporâneo, mas

realmente cristã, segundo os princípios imutáveis* da Lei de Deus e do

Cristo 
— 

que Maritain apresenta na sua filosofia política, tão magistral-

ruente estudada 
por Henrique Hargreaves na Faculdade de Filosofia de

Belo Horizonte, 
— 

é que temos a única probabilidade de instaurar nu

mundo uma civilização mais justa do que a do capitalismo moribundo.

Foi essa trágica dicotomia Esquerda-Direita, viciando as próprias
,ã

inteligências e instituições modernas e repercutindo em seus aconteci-

mentos, que provocou a famosa Guerra Civil de Espanha, sobre a qual

também pedem o meu juizo.

Nenhum documento oficial da Igreja me força, em consciência, a

pensar a esse respeito, desta ou daquela maneira. Posso perfeitamente
ê

'colocar-me, 
como me coloco, ao lado dos católicos bascos, contra cató-

licos de. outras regiões espanholas; ao lado da interpretação dada aos

acontecimentos por muitos sacerdotes ou leigos católicos de toda a Espa-

nha neste ou naquele sentido, sem que nenhuma decisão formal da Igreja

tolha a minha liberdade de opinar a respeito, nem mesmo uma Pastoral

i

coletiva. E' uma das muitas questões 
livres que a sábia maternidade da

Igreja entrega à consciência dos seus filhos. Ela mesma manteve o seu
V.

Núncio junto ao governo republicano até a queda das instituições repu-

blicanas, sem por isso se solidarizar com essas instituições, como o faz

sempre e invariavelmente com todos os poderes políticos do mundo, que

aceita como um fato, desde que adquiram um mínimo de condições de

estabilidade, segundo a doutrina que está contida nas palavras do pró-

prio Cristo e na primeira 
Epístola da própria Pedra sobre a qual o Cristo

ia fundar a sua Igreja. Pois o que esta pede dos Estados não é privi-

légios: é a liberdade de levar o mundo a Deus.

Minha atitude em face do problema é a mesma desse jovem carme-

lUa espanhol Frei Romeu Perea, que assim se exprimiu um dia em mi-

nha presença. 

"Fui 
franquista durante a Revolução e deixei de sê-lo

quando a Revolução venceu*'.

A Espanha, a meu ver, foi vítima daquela terrivel dissociação do

Ocidente político 
e mesmo cultural, entre Esquerda e Direita. Sobre as

costas desse grande povo, tão admiravel pelas suas virtudes heróicas,

pela sua genialidade 
estética e pelo s^u glorioso passado histórico, quase

sempre na vanguarda da Cristandade, 
— 

sobre as costas desse povo ca-

valheiresco e desdenhoso da morte, se jogou o mais trágico dos destinos.

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 167



z'.2 A ORDEM
tl M é»

Fizeram-no <lo cobaia. «>s dois Extremismo* 
vorazes da Europa contem-

porânea. 
Lenine dizia que a Espanha seria o primeiro país, depois da

Rússia, a adotar o comunismo integral, contando com a velha tradição

anarquista catalã e com a violência do temperamento 
espanhol. Hitler,

por 
seu lado, fez da Espanha um campo de experiências militares e

Guernica, a cidade sagrada e indefesa, foi o primeiro 
alvo em que se

exercitaram os futuros bambardeadores 
de Varsovia, de Rotterdam e de

Londres. A Revolução franquista venceu pela 
mão do totalitarismo hi-

tlerista, em sua fôrma mais brutal, como a República de Azana, anti-

clerical e comunistizante, se defendia com os recursos recebidos da Rússia

soviética. A pobre e grande 
nação ibérica foi o campo de experiência

In anima nobili, dos dois imperialismos que pretendiam 
dominar a Eu-

ropa e o Mundo. Foi o primeiro 

"round" 
de um 

"match 
de \tida e

morte, que animou seu vencedor a desafiar o mundo em Munich e no

ano seguinte a empreender a felonia da Polônia com que le\antou contia

si o mundo civilizado. Eis o que penso da guerra de fcjspanha. Eis o

que penso dessa trágica luta civil que foi o prelúdio 
da catástrofe de

1939 e pelo século XX afóra provocará 
no mundo latino em peso, além

das suas conseqüências universais, repercussões particulares que 
vão; mar-

car gerações e explicar os dissídios, os ódios, os malentendidos trágicos

que ora dividem, em nosso próprio 
Brasil, os que mais unidos de-

viam estar.

Não é impunemente que se transforma em cobaia um povo heróico

e cavalheiresco como o povo espanhol. Não é Impunemeirte que 
se

*

exacerbam, até as fibras mais íntimas, as paixões mais indomitas desse

grande povo 
— 

a pasixão religiosa e a paixão polúica. 
Um século será

pouco para apagar esse horrivel incêndio. E por 
isso mesmo é que o

drama espanhol está ainda em plena efervescência, e o Fanatismo Es-

querdista está pronto para levantar a cabeça, quo o Fanatismo Direi-

tista não conseguiu extirpar, por mais cruel e impiedoso que fosse. Pois

quem assume o Erro, mesmo que seja em nome da Verdade, às mãos

lhe morre. A tragédia de Espanha só te<m de semelhante a tragédia po-

lonesa. Esta mais catastrófica ainda. Mas aquela com perspectivas que

só a Misericórdia Divina poderá atenuar. Eis o que penso desse grande

drama. E que vejo perfeitamente claro sobre o fundo sangrento dos sa-

crifícios solicitados, que aliás nunca serão inúteis. Pois a força de po-

\tos visceralmente católicos, como o polonês ou o espanhol, é que neles 
^

a Morte não é um aniquilamento mas uma transfiguração. E essa é a

lição e será o fermento fecundo do seu martírio. Nada do que se tem

passado 
ali está perdido para a regeneração da Cristandade. Nada do

que poderá voltar a ocorrer se perderá porque um e outro povo sabem

que o mundo moderno não tem outra saída senão o Martírio, de sangue

ou de espírito, para que o peso dos seus erros 
"secularistas" 

seja res-

gatado. Só vejo duas perspectivas para o futuro: ou a Incarnação de

168 
—



P. s 523

Cristo volta a ser o centro da história do mundo, como sempre o susten-

tou a Igreja Católica (e daí o sentido de documentos como o 
<éSyllabus"

de 1864, geralmente tão mal compreendido 
pelos não católicos e até por

muitos católicos 
que nele apenas vêem a parte condcnatória e esquecem

o espírito atirmativo) e para isso o que temos é de pugnar pela indepen-

dência da Pé Verdadeira, em face de todo e qualquer Poder Político, e

pela sobrenatural i»t<;ao <da sociedade moderna, pela Ação Católica 
— 

ou :

então estamos em face da discessio final e a secularização crescente do

mundo nos levará, mais cedo do que pensam, ao Juizo Final.

Esse é o sentido também da obra dos pensadores empenhados em

compreender a época atormentada que estamos vivendo, como esses que

aqui vimos analisando. Reduzir o sentido da sua mensagem ao âmbito* ' '* « * í 'i • i »

de questiúnculas secundárias, ou mesmo ao plano mais grave da orto-

doxia ou heterodoxiia em face de determinadas e particularíssimas indi-

cações de Encíclicas, é baixar o problema a um nível muito inferior ao

daquele em que realmente se coloca. E' preciso elevar os corações. E'

preciso silenciar os impulsos apaixonados ou as paixões insufladas pelos

bastidores. E' preciso considerar os homens e as suas mensagens à luz

da hora decisiva da verdadeira Páscoa, que estamos vivendo. Que essa

Páscoa terrena, de u^ma fase- a outra da civilização, em que estão até

certo ponto empenhados os destinos da Cristandade moderna, seja vivida

por todos nós no espírito da verdadeira Páscoa, que devemos passar não

apenas em um dia do nosso ano litúrgico, mas em todos os atos de

nossa vida, tanto espiritual e; mística, como terrena e profana. E' por

essa luz, ao mesmo tempo natural e sobrenatural 
— 

em que banham ho-

mens como Maritain, Bernanos, Ducatillon, Mauriac e outros que tanta

celeuma levantaram através destes rápidos estudos, e em que se decidem

também os destinos de nossa civilização 
— 

é por essa Luz e não pelo

ódio, pela desconfiança e pelo sarcasmo, que poderão operar-se a recon-

ciliação das conciências e a pacificação 
dos corações.

0

i

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 1944

— 
169



Cristo e a tradição 

n

MURILO MENDES

Nunca se ouviu, como agorá, falar tanto em délesa da ci-

vilização ocidental, defesa da tradição crista, e outras fórmulas

que já passaram 
a fazer 

parte 
do noticiário jornalístico quo<ti-

diano, sem 
que 

nem sempre sejam 
justificadas 

ou aprotun-

dadas.

Confunde-se muitas vezes 
— 

consciente ou inconsciente-

mente 
— 

a tradição cristã com uma tradição de sistemas 
poli-

ticos aos 
quais 

o cristianismo tenha sido ligado em outras

épocas.

Para o católico, a verdadeira tradição é representada 
pelos

I

elementos clássicos e 
permanentes 

da religião, isto é, seus ele-

mentos eternos, de 
que 

é 
guarda 

vigilante a liturgia, cncarre-

gada 
de transmitir de 

geração 
a 

geração 
a Palavra divina, e

estes sinais sensíveis 
que 

são os sacramentos.

$

Um exame sereno da história da Igreja Católica mostrará

que 
através dos séculos ela tem distinguido sempre o essencial

do acidental, sacrificando êste valor secundário em beneficio

daquele, 
pois 

só o essencial contém elementos de 
permanência.

Dai o tato de as opiniões sempre se dividirem entre os 
que 

não

penetraram 
a intimidade da estrutura da igreja.

Dizem uns: 

"A 

Igreja é um museu de velharias. Ela não

se adapta às circunstâncias atuais. E' uma instituição-ana-

crônica, 
que 

não 
poderá 

sobreviver à revolução industrial".

Dizem ouitros: 

"A 

Igreja não 
passa de um 

partido político.

Ela sobrevive 
porque 

se adapta admiravelmente 
às circunstân-

cias. Seus diplomatas 
garantem-lhe a sobrevivência".

(*) Transcrito d'"A Manhã-' de 10 de junho último.

170 
—

0



CRISTO E A TRADIÇÃO 525

Ambas as opiniões, se bem 
que 

encerrem algo de vertia-

deiro, estão longe de uma conclusão 
justa 

e autêntica.

*

* *

%

Um dos chefes da revolução artística e literária dêste sé-

JKI# , ^Éf 
' $'

culo, Guillaume Apollinaire, o homem apaixonado 
pela 

inoder-

nidade, o 
poeta que 

escreveu e imprimiu um livro de versos em

plena 
trincheira, na 

primeira grande guerra, 
não achou 

que 
a

Igreja é um museu de velharias, 
quando 

escreveu, com notável

intuição, no seu maravilhoso 
poema 

"Zone":

?

"lei 

ínème les automobiles ont l'air d'ètre anciennes

La religion seule est restée toute neuve la religion

% * • * § • »

Est restée simple comme les hangars de Port-aviation

Seul en Europe tu n'es 
pas 

antique ó Christianisme

L'européen le 
plus 

moderne c'est vous Pape Pie X

i- '¦ 
M ... 

* • ¦'••••' ' -j '

i

C'est le Christ 
qui 

monte au ciei mieux 
que 

les aviateurs

#««••••••••••••••••••••

Ces 
prêtres qui 

momtent éterneflement en élevant

[l'hostie...

Como se vê, o 
grande 

Apollinaire 
'foi 

atraído .somente 
pelo

aspecto de modernidade da Igreja. Não reparou na sua anti-

guidade, pois que 
ela recolheu a herança da religião judaica, 

e,

pela 
tradição contida nos livros inspirados, (segundo 

Pascal,

autoridade de 
pêso, 

a Bíblia é o livro mais antigo do mundo),

remonta à 
própria 

origem do homem.

A outra corrente 
— 

a 
que 

verifica apenas o ipoder de 
pias-

ticidade da Igreja 
— 

atribue sua continuidade aos seus sucessos

políticos; 
esquecendo, 

entretanto, o número considerável de

syas derrotas.

Não. A Igreja sobrevive 
pela 

força do Amor e da Graça,

insuflados nelas 
pelo 

seu divino lundador. Continuara através

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 

1944 4'1



»26 A ORDEM

dos tempos sua 
gloriosa 

missão, garantida 
(pela 

promessa 
de

imortalidade 
que 

.Jesus-Cristo lhe conferiu.

"O 

homem 
prudente 

tira do seu tesouro coisas novas e an-

tigas" (S. Mateus, XIII, 52). Assim faz a Igreja. Para 11111 ca-

tólico não 
pode 

haver maior tesouro do 
que 

o Evangelho, 
que

é o livro clássico 
por 

excelência, e o livro moderno 
por 

exce-

lência. A Igreja, com uma frieza às vezes 
quase 

deshumana,

tem enterrado doutrinas, regimes 
políticos 

e formas de civili-

zação: 
porque 

ela está habituada a discriminar os elementos de

permanência 
dos elementos caducos, se bem 

que 
muitas vezes

forças reacionárias organizadas dentro da Igreja, ou à sombra

dela, teimem em conservar os 
quadros 

anacrônicos cuja sub-

sistência serve a,penas aos interesses de certos 
partidos 

e de

certos 
grupos privilegiados.

Diante da enorme experiência acumulada 
pelos 

séculos de

luta da cristandade, especialmente diante das experiências 
que

se acham mais 
próximas 

de nós, como a aventura napoleônica,

a 

"Kuliturkampf", 

a separação da Igreja e do Estado na Fran-

ça, 
sob Pio X, a 

guerra 
civil espanhola, o nazismo, o fascismo

com seus satélites e sucursais, 
já 

é tempo dos católicos organi-

zarem sua linha de resistência do essencial, deixando de contri-

buir 
para 

a implantação dos regimes de tirania e de intoleràn-

cia 
que, procurando 

seduzir o clero, instalam o 
que 

Jacques

Maritain classificou magnificamente de 

"catolicismo 

deco-

rativo".

A Igreja não é 
prestigiada 

apenas 
pelo 

fato de se aipresen-

tarem armas à 
passagem 

do bispo ou do cardial. A ver a Igreja

honrada exteriormente, mas diminuída de sua vitalidade espi-

ritual 
pelo 

empiètement" 
das forças temporais opressivas, 

pre-

ferimo-la nas catacumbas.

Durante muito tempo 
julgou-se 

que 
a união entre o trono

c o altar era uma coisa absoluta e definitiva; calda a monarquia,

a Igreja, não 
poderia 

subsistir. Na França, 
por 

exemplo, depois

da 
queda 

de Napoleão III, a situação dos 
grulpos católicos tor-

nou-se dramática até 
que 

o Papa Leão XIII deu ordem aos se\is

fiéis de concorrerem às eleições republicanas, 
ficando mais uma

vez claramente demonstrado 
que a sorte da Igreja n5o está

172 
—



' 
\

CRISTO E A TRADIÇÃO

*¦

527

condicionada à 
persistência 

de determinados regimes 
políticos.

E o esplêndido desenvolvimento, depois de 1919, do catolicismo

francês 
— 

florescente, anais do 
que 

nunca, em 
pleno 

Govêrno

da Frente Popular, — 
veio mais uma vez demonstrar que 

o

trono e o altar não são xifâpagos.

Sem dúvida alguma, os cristãos devem obedecer aos 
pode-

res constituídos; isto está escrito. Mas também está escrito 
que

é melhor obedecer a Deus 
que 

aos homens. (Esta 
palavra 

é

muito menos lembrada do 
que 

aquela). 
Quando 

os 
quadros

sociais tornam-se anacrônicos, esvaziando seu conteúdo his-

tórico, 
para que 

conservá-los em nome da tradição cristã? Será

que 
Hitler, Mussolini, Hirohito, Franco, etc., etc. se interessam

por 
transmitir às 

gerações 
futuras as nossas 

grandes 
tradições

dos sacrifícios litúrgicos de Abrahão e Moisés, a Lei evangélica, o

Batismo, a Penitência e a Eucaristia, isto é, os elementos essen-

ciais do catolicismo clássico? 
Quanto 

a mim, não há demônio

que 
me meta isto na cabeça.

Quão 
fraca e lamentável seria a Igreja se tivesse de se apoiar

na força material, nos compromissos 
partidários, 

nas doutrinas

errôneas dos 
que 

não receberam a Revelação, nem a 
promessa

da imortalidade!

*

s ¦ 0 
*¦.«* \

Não nos assustemos demasiadamente quando 
virmos a

Igreja ameaçada pelas 
forças do absolutismo. Se Roma fosse

destruída, se o Papa fosse 
preso 

ou assassinado," o 
primeiro

bispo substituto continuaria 
a missão apostólica do alto de uma

«cadeira, em Londres, ou em New York, ou em Argel, ou mesmo

em Cascadura.

E abramos o olho diante dos boatos que 
correm sôbre as

tentativas de implantação 
de novos eixos na América Latina...

Não nos esqueçamos de que 
o Cristo 

— 

quem poderia 

ser

tão moderno como Èle? 
— 

condenou as tradições caducas, ao

» 
declarar: 

"Nenhum 

que 
mete a sua mão no arado, e olha 

para

trás* é apto 
para 

o Reino de Deus". (S. 
Lucas, IX, 62).

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 

1944

173



Registo

UM QUE 
FOI CHAMADO

Uma das grandes virtudes de hoje,

como de todos os tempos, mais de

hoje que dos outros tempos, talvez

por sua raridade, é aquela que faz

com que cada um se considere e

considere os outros em justo valor,

na exata medida.

Influência mesmo do tempo, em

que tudo está fóra de lugar, em

que os homens não teem tempo de

cuidar de cousas outras que não

aquelas fora do único necessário, em

que as cousas mais inesperadas su-

cedem segundo a lei única da his-

tória, apontada por Chesterton, e

em que as mais esperadas não che-

gam. Tempo em que o mundo pas-

sa por uma transformação radi-

cal (se no sentido de purificação

ou de animalização — 
os anos se

encarregarão de mostrar) em to-

dos os domínios, começando dos

mais materiais aos mais elevados,

medidos por aqueles.

Diante de tantas mudanças o ho-

mem, senhor na ordem natural, se

sente diminuído, não as acompa-

nhando. Se todas as cousas de seu
0

domínio sofrem transformações,

evoluem, progridem mesmo — 
na

visão do homem moderno — 
por-

que ficaria ele o mesmo, firme, es-

tavel, sem mudar? Julgando-se di-

minuido diante da obra creada,

tem necessidade de se movimentar,

174 
—

de aparecer. O homem moderno

perdeu a medida da estabilidade

(Deus é estável e nele não há som-

bra de mudança) porque perdeu

também outras noções, como 
por

exemplo e de vida, movimento

imanente. Já não se trata de mo-

vimento interno, de aprofunda-

mento, de vida, mas de movimen-

to em extensão, de expansão, que

quer conquistar, impressionar, fa-

zer sucesso por um momento, sem

pensar que a êste sucesso 
poderá

suceder uma impressão contrária,

de decepção, 
proporcional ao pri-

meiro sentimento. Se o mundo

passa por uma catástrofe, se se

prepara uma renovação, mais do

que isto mesmo, uma revolução, e

se tudo se faz com rapidez maior

do que a esperada, quem não sen-
*

te o desejo de, com a mesma ve-

locidade, conquistar o prestígio,

ainda 
que com ela também passe?

Depois ficará o sabor (satisfação

dos fracos) de ter detido o prestí-

gio, um momento 
que seja e obti-

do por que meios, não importa,

mas 
que desapareceu 

porque o

mundo era pequeno demais para

conter tantos 
prestígios, de tão

grandes espíritos, esses de quais-

quer vitórias.

Diante de tudo isso, confirma-

mos o dito inicialmente, uma pes-

soa equilibrada, 
que procura com

justeza a realização da vida, mais



REGI

que isso, que procura vê-la através

da verdade e na verdade, é cou-

sa rara, incômoda também, não di-

rei extraordinária, mas de alto va-

lor, bastante apreciada, por todos,

apenas com a diferença que para

os amigos de prestígio, num sen-

tido de interrogação, de dúvida,

pois 
tudo está centralizado neles

mesmos: 
— 

Essa posição, não se-

rá um caminho de nossa derrota?

O lugar deste, não será incompa-

tível com o lugar que queremos?

' 

Daqui para surgirem os planos, um

passo 
talvez seja muito.

Todo o mundo esqueceu de que
i

tem um lugar. Não um lugar

qualquer mas o lugar, seu lugar.
* • •

Onde deve permanecer para 
se rea-

« • / i

lizar o porque, 
digamos a palavra

exata, foi chamado para 
ele;...v

e ninguém se arroga esta dignida-

de. . ." Porque perder-se 
no dese-

•' - ; .X ' ¦ * * *' * *'*"

jo do lugar alheio, procurando

usurpá-lo ou destruí-lo? Em geral

isto se dá numa dessas hipóteses:

ou quem 
assim age não tomou

consciência de seu lugar (não 
teve

tempo, observando o lugar dese-

jado) 
ou não teve bastante cora-

gem de apossar-se dele. Sim, por-

que 
do ponto 

de vlista cristão, não

se pode 
ver a honra sem ver a

cruz que a acompanha. 

"Se 
o cor-

po 
todo fosse olho, onde estaria o

ouvido? E se fosse todo ouvido,

onde o olfato?" Porque nós, hu-

manos, não vamos aceitar a pri-

mazia de quem 
a recebeu de Deus,

se o próprio 
Deus so receberá d

homenagem daquele enquanto 
vi-

ver sua primazia 
na humildade do

serviço ?

Mas o homem de hoje está evo-

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 
1!>44

STO 529

luido e revolucionado. Pela revo-

lução, cousa passageira (essa de

que tratamos, pois é a do homem

moderno) se esquece de realidades

maiores, positivas e definitivas. De

realidades eternas. De um plano,

não traçado por mão de homem e

não em vista apenas do homem. E

ÍÊf - i Éi •* >- *

que a grandeza deste está em rea-

lizá-lo. A Igreja, eterna e pere-

grina 
no tempo, em seus membros

talvez sofra certa repercussão des-

te nosso tempo, com suas caracte-

rísticas próprias, umas das quais
' * 0

vimos de apontar. Podemos dizer

isto diante de certas realidades

que se nos deparam. Esquecemo-

nos de que somos 
"um 

só corpo,

como na nossa vocação fomos cha-

mados a uma mesma esperança".

Ficamos querendo 
agir na Igreja,

como o homem moderno no mun-

do. Dizendo agir com liberdade,

mas na verdade indo contra ela.

Porque liberdade e a adesão nos-

sa, individual, a vocação 
— à Voz.

Ficamos querendo procurar 
uma

posição que dê nome na Igreja e

considerando como grandes 
mem-

bros seus aq,ueles cujos nomes já

repercutem até fora...

Talvez seja o mito do prestígio

em ação. Esquecemo-nos de que

o único prestígio possível 
na Igre-

ja é o da cruz, marcada em nós

desde o primeiro 
instante da vida

e que nunca será apagada. Pres-

tígio da cruz custa o preço 
da mor-

te. E que 
mais nos horroriza que

o pensamento 
dela? Na Igreja

quem 
é chamado para 

uma missão

de aparecer (considerada posição

de prestígio) 
é chamado, em últi-

ma análise, para viver mais inten-

— 17 5



5*0 A ORDEM

samente o sacrifício e a cruz. Cha-

mado, lembramos, que vem de

Deus 
"Quem 

conhece o pensamen-

to de Deus ou quem jamais foi seu

conselheiro?" E' Ele 
quem conhe-

ce o íntimo de cada um, 
"que 

son-

da rins e coração'' e chama pelo

nome próprio cada qual para sua

função. A uns cabe a direção 
—

honra insigne quando bem vivida

— 
e que muitos desejam 

"conquls-

tar" por algum preço, ainda que

procurando destruir aquele que

por Deus foi constituído, esqueci-

dos de que ser servido é muito

mais fácil do que servir. Estas

cousas, como todas as grandes

cousas, foram reveladas aos pe-

quenos, e ocultas aos grandes da

terra.

Vocação nova para os tempos

modernos, A. C. tem um papel a

desempenhar neste mundo, não

sendo dele.

Há quem veja nela uma situa-

ção de prestígio, um meio de apa-

recer. Estes nunca compreenderão

a A. C., destinada aqueles cujos

corações, como os dos apóstolos, o

Senhor 
"julgou 

como receptáculos

puros".

A. C. não é meio de adquirir

popularidade, de aparecer. Por-

que não é popularidade o exercer

a vocação de ser 
"espetáculo 

para

o mundo, 
para os homens e para

os anjos". Pelo contrário, é incô-

moda e impopular situação, de

•desprestígio 
humano. Servir é

sempre servir.

Mas a A. C. veiu reintegrar o

cristianismo no seu devido lucrar
0

na vida e portanto veiu recolocar

cada um em sua função, fazendo

com que os católicos de boa Von-

tade compreendam o motivo de

sua peregrinação 
nesta terra:

cumprir sua missão. Para isso a

A. 
— 

ação da Igreja, vivendo

de sua vida, tem ação transbor-

dante desta, ação organizada, (por-

tanto há uma hierarquia leiga

constituída pela própria Igreja)

representada pelo bispo e unifica-

da pelo mesmo sangue do Cordei-

ro, derramado por todos, para

uni-los no mesmo espírito. 
"Eu

vos darei um coração único e um

espírito novo". Será que vamos

agir contra a unidade do espírito

novo, que é o Espírito de Deus?

Organizada e hierarquica a A. C.

tem seu chefe. E o preza acima

de quanto chefes existam e que

nossa fraca humanidade julgue

melhores. Porque confia em quem

o estabeleceu acima dos outros.

Porque sabe que êste compreendeu

a missão de servir e de viver mais

o sacrifício, de se entregar numa

entrega 
que abranja toda a famí-

lia, de viver e de morrer 
por ela.

Não apenas de morrer mas de vi-

ver sempre 
por ela. Chefe que não

ensina 
por palavras (aliás são pou-

cas as palavras de Alceu Amoroso

Lima como 
presidente nacional da

A.C.B.) mas 
que pode, com liber-

dade e verdade, dizer: 
"Sede 

meus

imitadores como eu o tenho sido do

Cristo . Palavras duras demais

aos nossos ouvddos de hoje, 
"aber-

tos às fábulas e fechados a verda-

de . Para nossos ouvidos acostu-

mados à escravidão das bajulações

e deseducados 
para a verdade.

Porque nos desacostumamos 
da li-

berdade, 
procuramos apenas a in-

176



REGISTO 531

dependência, e não compreende-

mos o sentido da obediência. Vê-

mo-lo não como a suprema liber-

dade do cristão, a gloriosa liber-

dade dos filhos de Deus, mas ape-

nas como servilismo (como o mun-

do todo a compreende e pratica).

Mas não foi em vão, ou talvez não

o tenha sido, que Pio XI reco-

mendava:

"In 
necessariis, unitas; in dubiis,

libertas; in omnia caritas". Por-

que não é chefe aquele que orde-

na se faça alguma cousa, mas

aquele que a ela se entrega em

primeiro lugar; no nosso caso, vi-

vendo intensamente a Ação Sacri-

ficai. E é esse chefe que se verá

seguido. Muito bem lembrou Luiz

S. Cruz que nunca ninguém Viu

A. .A. Lima sair para qualquer

trabalho sem primeiro ter ido ou-

vir o 
"Ite 

missa est" na igreja
«

mais próxima.

Há. quem o veja apenas como

alguém que pode mandar, c.ue já

tem seu prestígio (ainda há quem

não tenha capacidade de ver a

realidade da Igreja, de corpo mis-

tico, de comunidade da parusia,

de família de Deus.

Ora, a inveja, que 
esteve pre-

sente no paraiso, 
com nossos pri-

meiros pais 
não desapareceu do

planeta. 
Esquecidos de que con-

quistarão, 
realmente, sua posição

no Reino vivendo o 
"testemunho

do Espírito, confirmado em nós",

Vivendo neste Espírito cada cir-

cunstância e dele recebendo 
tudo,

esquecendo-se de que assim terão

seu valor pessoal 
e de membros de

um corpo, esquecidos de tudo isto,

ficam desejando 
ver fora de seus

lugares aqueles que procuram, ne-

]e«, viver bem. Não é bonito isso

de um homem e seria incompreen-

sível num cristão se se perdesse

de vista que êle, sendo homem, e

sendo cristão, pode viver apenas

enquanto homem. Porém isso em

nada atinge a pessoa visada. Prin-

cipalmente 
quando ela tem cons-

ciência de não estar ali por sua

\jontade 
própria, e compreende sua

pouca probabilidade humana de

correspondência à vocação, a mis-

são sublime. Mas compreende

também a força da fé 
"que 

nada

invalida", como disse Jackson de

Figueiredo". Seus irmãos da A. C.

se fazem presentes em sua ofe-

renda e teem o dever de auxiliá-

lo. Apesar de chefe é homem e

arca com todo o peso da humani-

dade decaída, se bem que já pas-

eivei de renovação no íntimo de

cada um pela restauração mais

maravilhosa. Todos que conhecem

de perto Dr. Alceu ou o conhecem^

por seus livros, ou o conhecem co-

mo pessoa 
c.ue recebeu uma mis-

são da Igreja sabem de sua atitu-

de com relação ao poder que lhe

foi dado 
"incidente 

e passageira-

mente, como êle diz, pela mão de

um bispo". Conhecem sua humil-

dade no sentido verdadeiro da pa-

lavlra 
— 

prontidão 
absoluta para

a realização do serviço divino no

lugar onde foi colocado 
— e sa-

bem o quanto 
lhe pesa sua 

" 
exi-

nanitio" (tão pequena 
em relação

à de nós outros); o que 
é para 

êle

a 
"angústia 

de não ser o que de-

via" e como sua atitude, apesar de

pronta, 
é como a do salmista: 

"Co-

nheço minha iniqüidade", 

"meus

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 

1944
177



A ORDEM

pecado está sempre diante de

mim". O homem novo, porém,

venceu 
plenamente o velho. Aque-

le cuja medida do dar e tudo dar

e dar-se sem reserva, se vê sempre

como 
quem ainda deixou de dar

muito. Nossa missão, de irmãos

na fé, de união na restauração do

Reino, é a de colaborar com o

chefe. De ver nele o Dominus, de

respeitá-lo como alguém a quem

a graça bastou e de fazê-lo rçspei-

tar e amar 
por todos. Porque pro-

curar desvalorizar o irmão, quan-

do principalmente tudo no mundo

atual tende à revalorização, a re-

construção? Porque não vêrlo no

devido lugar 
(in loco pascuae) êle

é- também o 
"esplendor 

da glória

de Deus", a 
"maravilha' 

de sua

graça"? Porque 
pensar mal em

nossos corações 
quando sua vida

prega mais forte que qualquer pa-

lavra? Porque não estimar com

justiça quem se entregou difiniti-

vãmente com a máxima 
generosi-

dade, com o desejo único de ir até

o fim, quem sentiu até o âmago da

alma o quanto 
"é 

terrível cair nas

mãos do Deus vivo", do Deus 
que

diz de si ser ciumento, 
que quer

apenas ser servido? Uma pessoa de

bons sentimentos humanos respei-

ta -os 
outros no 

plano humano. E

nós, nao 'Compreendemos 
cousas

mais elevadas ?

Membros da A. C. não 
podemos

conformar-nos com esta inversão

que procura penetrar até na Igreja.

E que é isso senão a prova de que 

'

o visado apenas serve a Deus e

aos homens, nÊle? O motivo 
prin-

cipal de tudo é 
que cada 

qual quer

ser primeiro servido e a seu modo.

N osso 
presidente se identificou

perfeitamente com a A. C. . Na

caridade que nos une a todos, ir-

mãos na A. C., irmãos na Igreja

e mesmo aos que a ela ainda não

pertencem, sô desejaríamos, 
para

a realização mais pronta do dese-

jo de Cristo: 
"que 

eles sejam um",

que todos conhecessem mais um

pouco essa impressionante figura,

esse homem extraordinário 
que

consegue, francamente, \jiver se-

gundo o Evangelho, sem 
pensar

c.ue isso lhe custa renúncias, es-

íorços, cansaços, fadipas. Os que

dele se aproximam compreendem

sem grande dificuldade, 
que a pa-

lavra do Evangelho é vida e gera

a vida. 
Que é possível viver bus-

cando incesantemente a face do

Senhor, mesmo nas atividades mais

humanas. 
Que é possívjel angus-

tiosamente dizer o Maranatha an-

siando 
pelo estabelecimento do

Reino e esperar o Dia da paciên-

cia, 
porque o Senhor, Juiz justo,

não se irrita todos os dias. 
Que é

no Sacrifício, força 
para a vida,

irradiando nela, que se pode con-

templar a exclamar 
quase estar-

recido: 
"ó 

profundidade das ri-

quezas, da sabedoria e do conheci-

rnento de Deus! Como são impers-

crutaveis os seus desígnios e in-

compreensíveis 
os seus caminhos.

Porém, 
"as 

verdades foram di-

minuidas 
pelos filhos dos homens".

Os que seguem o Cristo onde quer

que Êle vá não se abalam 
por es-

tas cousas, apesar de se entriste-

cerem 
por elas existirem na Igre-

ja família dos santos. Temos a

ceiteza de 
que Dr. Alceu, apenas

preocupado com o único necessa-

178 —



REGISTO 533

rio, passa acima de tudo isto, ape-

nas diz, a quem se espante com os

acontecimentos: 
"Peço-vos 

que não

desanimeis com as tribulações 
que

suporto por vossa causa, pois isto

constitue vossa glória".

Com pessoa oficial na Igreja não

se brinca. E a oficialização na

•

A. C. é feita pelo mandato epis-

copai. Com quem foi constituido

por 
ela para viver nas trevas 

uco-

mo delegado à luz" a única atitu-

de possível é a de todo o respeito.

Mesmo porque, ainda que sua pes-

soa nada merecesse, mereceria por

aquelé que o chamou.

Quando, porém, a identidade se

estabelece entre o chamado e a

realização na vida prática, só po-

demos ter a atitude do Apóstolo,

c#ue nos leva ao Silêncio, de que

carecemos para ver o sentido ob-

jetivo das cousas: 
"Por 

este mo-

tivo, dobro os joelhos diante de

N. S. J. C., ao qual deve o nome

toda a grande 
família no céu e na

terra, para que segundo as rique-

zas de sua glória, 
vos conceda se-

jais poderosamente 
fortalecidos por

seu Espírito, segundo o homem

*

interior".

E um dia, que será o Dia, quan-

do tudo convergir em Cristo como

sua cabeça, a verdade brilhará e

definitivamente libertará. Mara-

natha. Então todos os confirma-

dos na graça 
terão a virtude de que

no início falávamos, de ver tudo

e todos em seus lugares: em Deus.

A. M. (Membro 
da A. C.)

"DIGESTO 
CATÓLICO. 

SELEC-

CIONES" 
— Nos moldes do 

"Ca-

tholic Digest" surgiu na Argentina

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 

1944

uma publicação com o título de

"Digesto 
Católico".

São artigos selecionados retira-

dos de diversas publicações cató-

licas, traduzidas para o espanhol e

divulgados integralmente ou de

modo resumido. Constitue, como

anuncia a capa, 
"la 

hebra de oro

dei pensamiento catolico".

O espírito de seleção é al-

go que caracteriza o leitor mo-

derno. Hoje procura-se 
na l>

teratura não a palha retórica,

mas o pensamento, 
a idéia, a ^ubs-

tância, a seiva artística e literá-

ria. Gosta-se da literatura conden-

sada. Detesta-se a literatura difu-

sa. Prefere-se um círculo de es-

tudo, uma conferência. Aborrece-

se a vacuidade oratória. Eis por-

que achamos terá fácil e crescen-

te divulgação o 
"Digesto 

Católico".

É uma publicação 
tipo século XX;

para 
o leitor apressado e dinâmico.

E' o 
"Reader's 

Digest" confessio-

nal, católico, e por 
certo com me-

lhor orientação que 
este último,

realizando o espírito de síntese sem

concessões ao ecletismo.

Promete o 
"Digesto 

Católico" vir

em futuro breve publicado 
tam-

bém em português. 
Será então

mais accessível aos leitores brasi-

leiros.

Entre muitos artigos interessan-

tes que 
lemos neste primeiro 

núme-

ro de 
"El 

Digesto Católico" quere-

mos destacar dois: 
'"Guerra 

y 
revo-

luciôn" por 
Fulton J. Sheen (artigo

de um teólogo, com visão 
"forte"

da guerra); 
e 

"Artístico, 
pero 

bien

sencillo" por 
Doran Hurley, sinte-

tizado de 
'"Liturgical 

Arts" (his-

tória humorística de um pároco,

— 179



F34 A ORDEM

que renovou liturgicamente a de-

coração de sua igreja). H. C. V.

PROFESSOR JONATHAS SEU-

RANO 
— 

Faleceu a 17 de outubro

último o Professor Jonathas Ser-

rano, antigo colaborador desta re-

vista. Nascido no Distrito Federal

em 1885, Jonathas Serrano for-

mou-se em 1907 pela Faculdade de

Ciências Jurídicas e Sociais e in-

gressou no magistério secundário

e superior no qual por quase qua-

renta anos exerceu a sua atividade.

Era catedrático do Colégio Pe-

dro II, membro do Conselho Na-

cional de Educação e da Comissão

Nacional de Livro Didático, bem

como sócio de párias entidades cul-

turais. Entre seus escritos desta-

camos 
"Júlio 

Maria", 
"Farias 

Bri-

to", 
"Deus 

o quer", 
"Filosofia 

do

Direito", 
"Como 

se ensina Histó-

ria" e a recente 
"História 

da

Filosofia" (Zelio Valverde Editor,

1944) 
— 

para não falar de vários

volumes de poesia e literatura,

c.uihcas, histórias, bem como de

diversas obras didáticas 
justamen-

te conceituadas.

D 
"O 

Jornal 
? 

de 22 de outubro,

secção \ ida Literária, transcreve-

mos o seguinte artigo de Tristão

de Athayde, intitulado 
"Serrano" 

e

dedicado à memória daquela figu-

ra de cristão e de mestre 
que a

cuKura brasileira acaba de perder:

"Morrer 

na cátedra ou na tribu-

na, 
para um 

professor, é sem dú-

vida a mais bela das mortes. Foi a

que Deus acaba de conceder a êsse

Seu fiel servidor 
por toda a vida,

ao nosso já hoje saudoso compa-

nheiro e amigo Jonathas 
Serrano.

3 80 —

Morreu falando, como vivieu. Mor-*

reu ensinando, como viveu. Mor-

reu fiel à. sua fé na cultura e na

inteligência humana, como viveu.

"Na 
hora em que a morte coloca

o ponto final em nossa vida terre-

na, o homem aparece de repente

como que resumido, como que sin-

tetizado em si mesmo e dessa con-

cen/tração de to<la uma vida à bei-

ra do infinito que abre para a alma

imortal, ressalta em nossa testa o

sinal do que fomos, essa 
"marca"

de que tanto falava Júlio Maria o

grande mestre e modelo do nossa

Jonathas, por toda a vida. O sinal

de Serrano foi, sem dúvida alguma,

o do Professor. Eis o que domingo

passado escrevíamos, sem saber

ainda do acidente fatal que na vés-

pera havia colhido o nosso amigo

em pleno prélio da inteligência, e

que hoje nos limitamos a colocar

no 
pretérito, já que só nos verbos

é que se reflete 
gramaticalmente a

trágica fronteira entre a vida e a

morte: 
"O 

testemunho unânime

das 
gerações que por trinta anos

ouviram as suas lições é que hou-

ve raramente, entre nós, quem me-

lhor resumisse as 
qualidades ne-

cessárias a um bom professor: só-

lida cultura 
geral e fundamental,

conhecimento 
particular da maté-

ria exposta, clareza de idéias, fa-

cilidade de expressão e amor ao

ensino".

"A 

maioria dos homens não

acerta com a sua vocação. Uns

porque se enganam de caminho.

Outros 
porque não chegam a des-

cobr.r o caminho. 
Outros ainda

porque hesitam entre muitos cami-

nhos ou não têem, 
por natureza,



REGISTO 535

vocação profissional. Não foi as-

sim Jonathas Serrano. Foi, pelo

contrário, aquele que encontrou a

vocação de seu temperamento 
pes-

soai desde cedo. Nunca hesitou.

Nunca se enganou. Nunca foi ou-

tra coisa senão Mestre e tudo o

que disse e escreveu em toda a sua

vida está radicalmente impregna-

do por êsse traço vocacional pro-

fundo e por essa contínua sinto-

názação entre as suas tendências

espontâneas e a sua atividade so-

ciai. Se há hoje no Rio, e certa-

mente por todo o Brasil, 
-inúmeros

lares, podemos afirmá-lo sem o

mínimo exagero, sobre os quais

desceu, a semana passada, uma

sombra de profunda melancolia,

que em muitos terá alcançado si-

multaneamente os pais e os filhos,

— é que Jonathas Serrano deixou

em conciências sem conta o sinal

indelével de sua paternidade 
ma-

gisterial. 
Nasceu para ensinar. Vi-

veu no ensino. Morreu ensinando.

Nunca um dia se passou, sem que

um aluno passasse por sua vida.

Pois quem não era aluno em face

dêsse Mestre, jamais em falta ?

Educava e ensinava ao mesmo

tempo. Nas horas de aula e fora

da cátedra, na rua, em casa, nas

associações de que fazia parte, 
nas

obras que dirigia com um zêlo

9 
inexcedível. Pois nunca ví n'in-

guem mais meticulosamente cum-

pridor dos seus deveres. Hesitava

fem aceitar os encargos, ao contrá-

rio do nosso costume tão brasileiro

de tudo aceitar à primeira 
vista.

Hesitava, digo mal. Se havia pes-

soa que jamais 
nos* desse a impres-

são de tergiversar foi a do nosso

caro amigo morto. O que êle fazia

era récusar francamente qualquer

função ou qualquer encargo que

não pudesse exercer com plena sa-

tLsfação. Quando aceitava, porém,

podiamos fechar os olhos com a

absoluta certeza de que 
ninguém

o faria melhor. Tinha uma noção

do ri&or, como nunca vi mais per-

feita. Não era o mestre arbitrária-

mente rigoroso, que ama sàdicamen-

te a reprovação. Longe disso. Era

rigoroso em tudo que fazia. Pen-

sava com rigor. Agia com rigor.

Falava com rigor.# Sabia guardar

uma linha invariavel de lucidez e

de precisão, que tanto o tornava

JM

precioso 
como elemento de corre-

#

ção da nossa tendência tão brasilei-

ra às coisas aproximadas, ao mais

(ou menos, ao dá-se um geitinho.

Quando 
lhe pediam que falasse dez

minutos, podiamos 
ter a certeza

de que não excederia um segundo,

pois 
se preparava 

de relógio em

puho. Quando 
falava, as palavras

lhe saiam da boca tão precisas 
co-

mo se as escrevesse. E quando 
es-

crevia não era nunca instintivo e

borboleteante ou então castigado e

erudito 
— 

era claro, preciso, 
sem-

pre 
rigoroso e correto, num estilo

em que sacrificava sem hesitar o

brilho, a côr ou a originalidade à

precisão 
e à, concisão.

"Falei 
acima de sua franqueza.

No mais rápido retrato .de 
sua fi-

sionomia moral não podia 
essa

qualidade 
deixar de figurar entre

as primeiras. 
Perdoem-me recor-

dar, 
— nesta hora de mágoa ainda

tão forte, quando 
o nosso grande

amigo ainda está tão vivo entre

nós, pois a morte sem moléstia,

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 

1944

— 
181



536 A ORDEM

sem essa preparação crepuscular

i

que nos vai habituando à separa-

ção, é um corte tão brusco que

deixa, como nas amputações, a

sensaçção viva e presente do mem-

bro perdido por muito tempo 
—

perdoem-me recordar, a propósito

da franqueza de Jonathas, um pe-

queno episódio que se passou en-

tre nós na segunda-feira da sema-

na passada. Se há fatuidade no

que vou referir, desde já invoco a

atenuante da intenção de louvar o

amigo morto e não de beneficiar

de suas palavras ainda quentes no

meu coração saudoso e agradeci-

do. Conversava no Conselho de

Educação, com o P. Leonel Franca

quando Jonathas chegou e dirigin-

do-se a nós foi logo dizendo: 
"De

tudo o que você escreveu, em sua

vida, só gostei francamente de

umas cinco ou seis coisas, inclu-

sive da 
"Casa 

Azul"', do 
"Latim" 

e

do artigo de ontem sobre o Padre

Ducattillon. O P. Franca está rindo

do meu 
"sans 

gêne", mas você sa-

be que sou assim mesmo e não leva

a mal 
'. 

F<tlav;a assim arregaçando

os lábios e naquela voz estridente

que parecia pouco adequada ao en-

sino e que foi mais uma 
prova, jun-

to aos traços sulcados de sua face
«

prematuramente envelhecida, 
que

em Serrano o que fazia o professor

incomparável, 
o mestre 

que mol-^

dou de perto gerações e gerações

de almas adolescentes, 
era única e

exclusivamente 
o admiravel 

teor

da inteligência, 
lúcida e transpa-

rente, o caráter ilibado, 
a fé reli-

glosa nunca hesitante 
ou dúbia, o

desvelo ilimitado 
pela obra educa-

tiva, 
pela formação da tnocidade.

"Serrano 
ensinava 

"de 

tudo",

como se diz. Era capaz de dar uma

aula. e uma aula excelente como o

podem testemunhar inilluiran 
de

aluno-s que passaram por suas

mãos de incomparavel modelador

de espíritos jouens e adultos, era

capaz de dar uma aula tão magní-

fica de História do Brasil sua ca-

deira e sua especialidade, como de

filosofia,- de francês como de la-

tim, de português como de socio-

logia. Acredito 
que chegasse a po-

der até ensinar matemática ou ci-

ê,ti cias naturais. Tinha-se a im-

pressão, com o nosso Serrano, 
que

nada do que êle tinha aprendido

uma vez lhe saia jamais da memó-

ria. Suas citações latinas eram ili-

badas. Suas datas sempre certas.

Suas argumentações tão lògi-

camente inabaláveis como suas re-

cordações de fatos e episódios. Não

era um espírito original ou cria-

dor, embora tivesse também ten-

tado, na sua vasta obra literária,

tanto a poesia como o romance.

Era um espírito crítico e didático.

O único 
ponto em que não concor-

davamos era justamente esse, do

problema estético. De modo que

mais de uma vez me disse: 
"Pu-

bliquei uns versos, mas não man-

do a voeê"!

Alia*;, na 
grande largueza de seu

espírito de crente, mas que vai *

buscar os seus valores onde os en-

contra, tinha como mestre de es-

tética ao impio Guyau. E isso nos

leva a outro traço da fisionomia

moral de Serrano. Era o opos-

to do sectário. Nele a Fé religio-

sa* flue nunca vacilou, que o

acompanhou 
da infância até à



REGISTO 537

morte, que foi a grande luz que

lhe dava aquela extraordinária se-

roniílailo que irradiava de sua pre-

sença pessoal 
-como 

de todas as pá-

g.nas por ele escritas ou de todas

as lições por êle proferidas 
— 

nele

a Fé religiosa não foi uma con-

quista laboriosa ou uma ilumina-

ção súbita. Foi uma luz interior

nunca apagada, nunca atenuada,

que jamais deixou de iluminar a

sua alma e tudo nele dispunha

num admiravel equilibrio de mas-

sas e sombras, sem qualquer 
exa-

gèro, sem qualquer desordem, sem

qualquer 
sinal de angústia ou de

aventura. Podiamos tomar como

divisa de sua obra aquele pequeno
%

sub-título que colocou à, página

101 do seu livro 
"A 

Escola Nova",

de 1932, que será talvez o mais si-

gnificativo 
de todos os que escre-

veu: 
44 

nem extrema esquerda, nem

extrema direita". Era por 
nature-

za anti-extremista. 
Nem reacioná-

rio. Nem revolucionário. 
Tudo

procurava 
ver e tudo vi^, como que

sem esforço nenhum ao menos

aparente, à, luz de um equilíbrio,

de uma distribuição de valores

que 
foi talvez o traço mais perma-

nentes de sua figura e de sua ação

Dava, a êsse mesmo li\*ro, um sub-

título também muito significativo:

"uma 
palavra 

serena em um de-

bate apaixonado". 
Foi assim a vi-

da inteira, jamais perdendo 
a cal-

ma e serenando sempre os debates

mais apaixonados. 
Como sempre

no que fazia Serrano, não havia

melhor explicação para 
o que era

realmente aquele livro e para 
o

que era realmente t£e próprio. 
Se

admirava 
tão profundamente 

o

P. Franca é que nele via o modêlo

dessa virtude que tinha como \|s-

cerais em seu temperamento. E

que o tornavam, simultaneamente,

um amigo e extremo defensor tan-

to da tradição como do progresso.

Amigo da tradição, mostrou que o

era, 
— 

não só pela 
invariavel fi-

delidade à Fé Católica, que é a

própria 
tradição viva da \ erdade,

sem uma solução de continuidade

desde a origem dos séculos até à

Parusia final, 
— 

mas ainda pela

escolha da História como sendo a

matéria preferida 
-de todo o seu

carcaz de flechas didáticas. Seu

compêndio de 
"História 

do Bra-

sil", como aliás os seus dois ou-

tros compêndios de 
"Filosofia 

do

Direito" e o mais recente de 
"His-

tória da Filosofia' , é sem exagero

algum 
— modelar. Professor nato

como era, ainda escrevendo ro-

mance ou poesia, 
fazendo ciítica

literária, como por 
alguns anos

fez na 
"Ordem" 

ou apostolado 
de

cinema, como o vinha esses últimos

anos fazendo numa organização

exemplar, de que era realmente a

ali na, como se diz, 
— 

professor

nato, tudo o que 
escrevia vinha

repassado por 
êsse espírito de cia-

ridade e de comunicação que 
se

reflete nesses seus três admiraveis

compêndios 
ou nessa outra Antolo-

gia 
de escritores 

brasileiros, que 
nos

dava há dois anos, diferente das de-

mais e excelente pela 
escolha crite-

iiiosa e pela 
sua atualidade. 

Pois se

era um grande 
amigo da tradição, se

cria segundo as normas da Fé mais

imemorial, 
se pensava 

segundo a

lógica mais rigorosa do silogismo

aristotélico, se agia segundo as

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 

1944
183



A ORDEM

normas mais seguras do bom senso

e da experiência das gerações an-

teriores, 
— 

era simultaneamente,

sem o mais leve vislumbre de opo-

sição ou de contradição, um ami-

go de tudo que fosse 
progresso e

renovação. Lembro-me de um

concurso de literatura, na então

Escola Normal, 
quando era sub-

secretário da educação municipal

com Fernando Azevedo, como se-

cretário 
geral e em que me forçou

amigavelmente a examinar. Tendo

hav|ido entre mim e um dos candi-

datos um debate qualquer em tor-

no do problema do progresso, em

que eu sustentava uma teoria 
peii-

duiar do progresso, depois da pro-

va me disse Serrano: 
"Pois 

eu

acredito na teoria espiral do pro-

gresso. Não aceito, evidentemen-

te, o progressismo indefinido dos

evolucionistas, mas creio firme-
«

mente numa ascensão 
gradativa

da humanidade 
para estádios cada

vez mais altos de civilização, atra-

vés de todos os regressos 
perió-

dicos ou 
parciais, mas dentro de

uma linha espiral coletiva, de as-

censão crescente 
para a wolta a

Deus".

"Assim 

se exprimia, há doze

anos, o querido e saudoso amigo

de tantos anos. Talvez 
por isso é

que se referiu ao artigo sobre Du-

cattillon. Jonathas sempre foi, no

seu invariavel equilíbrio intelectual

e moral, um defensor extremo do

Progresso e da Liberdade. Em to-

dos os seus livros e © em toda a

longa Lição de sua vida — 
pois

sua vida foi uma Aula, Pernia-

nente — 
o que tampre ressalta co-

mo nota característica é justamen-

184 
—

' 
te esse equilíbrio entre Tradição e

Progresso, entre o Passado e o Fu-

turo, entre a Liberdade e a Auto-

ridade, qije caracteriza em nosso

tempo a obra de um Maritain, de

que Jonathas foi sempre um entu-

siasta, e que é a própria nota cen-

trai, por assim dizer, do próprio

catolicismo. E quem melhor do

que Serrano fcíi entre nós o repre-

sentante do que o espírito católico

tem de mais característico, psico-

lógica e històricamente, que é essa

composição entre os extremos, sem

cair em nenhum e sem se deixar

vencer pela mediocridade ou pelo

ecletismo? Esse equilíbrio essen-

cialmente católico de sua vida e de

sua obra, jamais desmentido, ja-

mais inquieto, jamais oculto, nun-

ca o levtou a atitudes dúbias ou a

composições mornas com o êrro.

EstA mesmo nesse ponto mais um

dos grandes e impereciveis exem-

pios que nos legou êsse inesquecí-

vel educador patrício. A muitos

parece que só a violência marca,

que só o exagêro convence, que só

a extravagância conquista. Está

mesmo nisso a origem desse sinal

distintivo da psicologia dos nossos

tempos, que vai desgraçadamente

marcando tantas conciências, em

todos os setores e em todos os con-

tinentes — 
o Fanatismo. Se o sé-

culo XIX, pecou por excesso de

Moderação e Compromisso, essên-

cia de todo Liberalismo, — 
o sé-

culo XX está chafurdado em, pleno

Fanatismo, 
que bem marca o 

"ve-

neno interior e exterior 
que extua

do seu totalitarismo, sob todas as

suas faces, 
por vezes tão impre-

Vistas.

4



"Pois 
bem, êsse 

grande católico

e êsse 
grande brasileiro — 

que há

poucos dias desceu ao túmulo e

subiu aos céus da imortalidade

cristã e da saudade de tantas 
ge-

raçòes de discípulos 
e amigos 

êsse homem equilibrado 
e preciso,

que nada fazia fora de hora ou de

propósito, foi um modêlo vivo de

que o Fanatismo e a Pé verdadei-

ra são duas coisas antitéticas. Foi

um modêlo de Moderação e de

Temperança, 
em tudo, sem 

jamais

perder a sua inquebrantavel 
con-

fiança da supremacia 
da Virtude e

na vitória final do Bem. Basta

recordar, a êsse respeito, 
as duas

grandes admirações de sua vida,

que se traduziram também em

duas magníficas biografias — 
Júlio

Mai ia e Farias Brito. Lembro-me

ainda do entusiasmo com 
que Gus-

tavo Capanema saiu da conferên-

cia de Jonathas na série 
"Os 

gran-

des Mortos". 
"Foi, 

dizia êle a mais

bela e a mais calorosa de todas as

nossas conferências". E' que Jo-

nathas via, em Farias Brito, a al-

ma 
generosa em marcha 

para a

Verdade e embora apenas a vis-

lumbrasse ao longe, no horionte

de suas incertezas, dirigia-se 
para

ela com um fervior, 
que se traduzia

nas mais insignificantes de suas pá-

ginas de filosofia, sempre impre-

gnada de um amor ao Ideal, em que

Jonathas via o sinal da lâmpada

divina nunca apagada e em vés-

peras de se reacender mais viva

ainda. Quanto a Júlio Maria foi,

por assim dizer, o herói da vida de

Jonathas. Foi a sua grande paixão

espiritual. Foi o seu modêfco con-

tínuo. Seu livro sobre êsse extra-

539

ordinário convertido, homem 
qij©

se torna tanto mais atual quanto

mais 
passam os anos, é uma das

mais belas biografias 
que já se es-

creveram no Brasil, 
justamente

pela afinidade 
profunda que Jo-

nathas encontra\(a entre a alma de

fogo do grande redentorista e a

sua 
própria alma. O equilíbrio, a

ponderação, a euritmia, o bom sen-

so invariavel na vida e na obra de

Jonathas Serrano, nunca chegaram

a tolher s-equer o fogo1 de suas con-

vicções profundas. Seu exemplo é,

justamente por isso, dos mais di-

gnos de ser imitado e seguido, pe-

Ias gerações vindouras. Na hora

em que o espírito de Sectarismo

invade o mundo e perturba as con-

cinências mais bem formadas, em

todos os setores, a morte de Jo-

nathas Serrano vem pôr em relêvo,

providencialmente, êsse exemplo

admiravtel de conciliação natural e

profunda, sem esforço, sem arti-

fício, entre a fidelidade mais indu-

bitável aos Dogmas da Tradição

Católica e a entrega mais fervo-

rosa à renovação da sociedade, pe-

Ia Liberdade, pela Justiça e pela

Virtude.

"Jonathas 
faleceu no mesmo dia

em que há dois anos levamos ao

túmulo o nosso grande D. Leme e

no mesmo mês em que, há, um

ano, também nos despediamos do

nosso grande Wagner Antunes Du-

tra. Entre a grandeza daquele por

todos conhecida e a grandeza, por

tão poucos conhecida, dêsse último,

repousa agora êsse amigo que Deus

nos levou no mesmo mê^ do Ro-

sário, e que vai agora aguardar a

Ressurreição dos mortos, no cemi-

MOVEMBItO 
- DEZEMBIíO, 1944 185 

1



540
A ORDEM

tério de S, João. Batista,, como nos

recorda um admirável poema do

poeta 
uruguaio Dimas Antuna sô-

bre a morte de Wagner Dutra, jun-

to à, Voz do Deserto que chamou a

atenção dos homens para a Pre-

sença do Messias.

"Jonathas 
Serrano descansa das

suas lide3 de professor. 
E agora

são os corações agradecidos de

inúmeros adolescentes, de ambos

os sexos, e também de muitos

adultos, nos quais lançou a boa se-

mente do saber e da virtude, que

vão florescer na messe magnífica

que devem ao bom semeador. A

morte do grão é que produz as

grandes messes, nos ensinam as

Sagradas Escrituras. A morte do

semeador vai tornar ainda mais

fecundos os terrenos em que êle

semeou. Por tudo seja Deus lou-

vado!"

CONGRESSO DE A. C. DE

UBERABA 
— 

Realizou-se em

Uberaba, Minas Gerais, de 4 a 8

de setembro último, o Primeiro

Congresso Diocesano de Ação Ca-

tólica daquela cidade. Diocese su-

fragânea de Belo Horizonte, vem

desse modo Uberaba acompanhar

aquela sede metropolitana cujo

congresso provincial alcançava tão

grande êxito há exatamente um

ano.

Presentes Dom Antônio dos San-

tos Cabral, arcebispo de Belo Ho-

rizonte, Dom Hugo Bressane de

Araújo, bispo de Guaxupé, Dom

Luiz de Sant'Ana, bispo de Botu-

catú, sacerdotes, religiosos e leigos

de várias cidades e estados, abriu-

se o Congresso a 4 de setembro às

19 horas, na Catedral de Uberaba.

Exposto o Santíssimo falou o P.

Juvenal Arduini, vice-reitor do

Seminário São José. Deu a benção

Dom Alexandre Gonçalves do Ama-

ral, bispo de Uberaba e assim teve

início o Congresso.

No dia seguinte Dom Alexandre

celebrou na Catedral missa do Es-

pírito 
Santo, com a presença dos

congressistas, das associações reli-

giosas 
e dos fiéis em geral. Segui-

ram-se as preleçõe-s 
e círculos de

estudo do programa, 
tendo falado

entre outros Dom Martinho Mi-

chler, do Mosteiro de São Bento

do Rio, P. Orlando Machado e

Frei Sebastião Tauzin, O. P., de

Belo Horizonte, Dr. Alceu Amo-

roso Lima, Presidente Nacional da

A. C.. As 19 horas do mesmo dia

houve uma sessão solene no Cine

Metrópole,* com grande afluência.

Falaram Dom Alexandre, Dr. Mil-

ton Grandinetti, saudando as au-

toridades, Dr. Amoroso Lima, con-

ferência 
"Noção 

de Ação Católica"

e novamente Dom Alexandre en-

cerrando a sessão.

No dia 6, missa celebrada por

Dom Hugo e dialogada pela Ju-

ventude Feminina e pela Liga Fe*

m.nina da A. C., preleções e cír-

culos de estudos, tendo falado en-

tre outros Mons. Leovigildo Fran-

ca, desta arquidiocese, e Frei Ro-

sario Joffily, O. P., de S. Paulo.

À noite, sessão solene. O Dr. Se-

bastião Fleury saudou o episco-

pado e o clero e Dom Hugo apre-

sentou uma magnífica conferência

sobre os salmos.

No dia 7, missa cantada pelo



REGISTO
541

P. Armênio Cruz, acompanhada

em 
gregoriano pelas moças da

J. P. C.. Uurante o dia, aulas e

círculos de estudos e à noite, ses-

são solene, tendo o Dr. Sebastião

de Souza saudado o Santo Padre

Pio XII. Dom Antônio fez uma

conferência, tendo a sessão termi-

nado com palavras de Dom Ale-

xandre.

O Congresso encerrou-se com

missa pontificai no dia 8, celebra-

da por Dom Antônio, tendo 
pre-

gado ao evangelho Dom Frei Luiz

de Santana, antigo bispo de Ube-

raba.

Tal foi o desenrolar do Con-
t

gresso de A. C. de Uberaba. O

discurso inaugural de Dom Ale-

xandre e o 
"mistério" 

que publi-

camos em nosso último número

são dois aspectos desse grande

acontecimento que vem constituir

mais um passo avante na recatoli-

cização do Brasil, na restauração

entre nós de uma vida cristã au-

t&ntica. Que os seus frutos sejam

abundantes e que muitos outros

comgressos como este se realizem

por toda a terra de Santa Cruz

para maior glória de Deus e da

Santa Igreja.

WAGNER DUTRA 
— 

Há um

ano adormecia no Senhor essa fi-

gura inesquecível de cristão, de ir-

mão e de amigo a quem tanto de-

vem a Coligação Católica, o Cen-

tro Dom Vital e a nossa revista.

Wagner Dutra, que soube ser" tan-

ta coisa com tão pouco consumo

de gestos e atitudes, como tão bem

nô-lo evoca o poema de Dimas An-

tuna que o nosso diretor traduziu,

vive hoje entre nós de maneira mui-

to forte 
pela comunhão dos santos.

Os seus amigos reuniram-se na ca-

pela da Coligação 
para a missa de

aniversário celebrada 
por Dom

Clemente Gouveia Isnard, O.S.B.,

um dos muitos que ele conheceu

ainda estudantes no século e cuja

mão ele iria beijar mais tarde com

reverência. E nada exprime me-

lhor o espírito com que eles se

reuniram em torno do altar para a

celebração eucarística do que a

oração coleta da missa de aniver-

sário dos defuntos, em que se pede

para 

"aqueles 

que nos precederam

com o sinal da fé'' o 
"lugar 

de re-

frigerio, a bema\|enturança do re-

pouso e o esplendor da luz".

"O 

QUE MARITAIN SIGNIFI-

CA PARA NÓS"-— D'"O Lampa-

dário" de Juiz de Fora, número

de 2 de dezembro último, trans-

crevemos o seguinte artigo do sr.

Fábio Alves Ribeiro, aparecido sob

o título 
"O 

que Maritain significa

para nós":

"Querendo 
diminuir o esforço

dos que trabalham pela difusão

das idéias de Maritain e pela sua

defesa contra as acusações de que

às vezes é alvo, os adversários do

filósofo afirmam que para seus

amigos ele é um mestre infalível

no seio da Igreja, mestre cuja pa-

lavra não pode admitir contradi-

ção.

"Outros, 

que em geral não fi-

guram propriamente entre seus

adversários, procuram inculcar a

idéia de que Maritain, afinal, é um

pensador como tantos outros, sem

nada de particular que explique a

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 1944 187



\

542
A ORDEM

dedicação e o entusiasmo com que

o defendem e propagam os seus

admiradores do Brasil e do estran-

geiro.

"Nunca 
se sustentou porém, co-

mo querem os primeiros, que Ma-

ritain não possa errar. O 
"dogma

da infabilidade" de Maritain não

passa de um triste expediente in-

ventado pelos seus adversários pa-

ra melhor impressionar os leitores

e melhor lhes conquistar as simpa-

tias ainda que à custa de uma in-

verdade dessa ordem, jamais com-

provada por um texto siquer.

"Da 
mesma forma nunca se afir-

mou que Maritain é intangível,

qua suas idéias nem mesmo podem

ser discutidas. Como afirma Helen

Iswolsky em 
"Antes 

que a noite

chegasse", ninguém está mais lon-

ge de ser um Fuehrer ideológico,

ninguém sabe melhor ouv)ir e com-

preender as idéias alheias do que

Maritain. Isso de dizer que o che-

fe nunca erra, que ele nunca deve

ser discutido, não se pode referir

por certo aos amigos do filósofo

francês, uma vez que estes passam

por liberais, tolerantes, excessiva-

mente compreensivos. E sim aos

seus adversários, quase sempre re-

crutados entre os admiradores dos

governos autoritários e farisaica-

mente cristão, como o de Franco

ou o finado regime de Pétain, nos

quais predomina a mentalidade to-

talitária e pro-nazi da confiança

absoluta nos chefes nacionais.

"Contra 
os segundos, devemos

afirmar porem que Maritain não é

do modo algum um pensador como

os outros, pois tem para nós uma

significação especial, não só pela

pureza 
de sua doutrina especulati-

va e prática, 
na qual se revela dis-

cípulo fiel e profundo do Doutor

Angélico, como pelo exemplo hu-

mano e cristão que ele representa

no mundo contemporâneo. Mari-

tain não é apenas um grande filô-

sofo. E' também um crtstã/o, um

testemunho incansavel da doutrina

e da vida que Cristo veiu trazer à

humanidade.

"É 
daí que vem a sua importân*

cia no moderno esforço pela reno-

vação da vida cristã. Como tomis-

ta autêntico ele sintetiza para nós

a obra dos discípulos do Doutor

Comum da Igreja no esforço pela

formulação intelectual do mistério

revelado e pelo estabelecimento da

"linguagem" 
típica do cristão. Co-

mo cristão ele constitue um exem-

pio muito caro, principalmente pa-

ra nós, leigos, de testemunho da fé

em todos os setores da existência,

na vida privada, na cátedra, na vi-

da pública e social do mundo. Em

toda a parte Maritain tem sido

sempre um filósofo cristão e em

vão se tentaria nele separar a me-

•

tafísica da filosofia moral, o pen-

samento puramente especulativo

daquele que criticou Bergson, Lu-

tero, Descartes, Rousseau e resta-

beleceu uma filosofia tomista da

arte ou estudou os graus do saber,

a filosofia da natureza e a filoso-

fia do ser 
— 

do pensamento prá-

tkx> ("especulativamente prático")

do autor de 
"Du 

régime temporel

et de la liberté", 
"Humanisme 

in-

tégral", 
"Les 

droits de 1'homme et

la loi naturelle", 
"Christianisme 

et

démocratie", e do recente 
"Prin-

cipes d'une politique humaniste"*

158



REGISTO 543

Muitos lamentam 
que Maritain

houvesse deixado o 
"céu 

azul da

metafísica" 
para se envolver nos

debates em torno da ordem tem-

poral da cristandade. Nós porém

só nos podemos regozijar com isso

pois ele o fez estritamente como

filósofo cristão e testemunhando o

Cristo no terreno 
prático, Maritain

não traiu nem diminuiu os prin-

cípios a que sempre havia sido fiel,

muito pelo contrário, esses prin-

cípios encontram a sua expressão

mais cristalina na democracia per-

sonalista apresentada 
pelo filósofo.

4éE' 

pela pureza humana e so-

brenatural de sua obra que Mari-

tain, em face do moderno esforço

pela renovação da vida cristã, apa-

rece como uma figura sob muitos

aspectos singular. Para os que tra-

balham no movimento litúrgico ou

na Ação Católica, Maritain não po-

de ser um mestre entre tantos ou-

tros, ou um mestre conhecido de

longe. Justamente porque ele deu

no plano da cultura e da civiliza-

ção o testemunho muito puro de

um cristão autêntico, é que a sua

mensagem assume um carater de

importância excepcional não ape-

nas para os que trabalham pela

restauração tomista, mas ainda pa-

ra os que exercem sua atividade

apostólica na Ação Católica e no

movimento litúrgico. E não se

compreende que estes possam

ignorar-lhe a obra ou permanecer

indiferentes ou até certo ponto

hostis em face dela. Não. Cabe-

lhes assimilá-la com amor, pois

nela encontrarão, no plano das in-

cidências espirituais sobre a vida

temporal e cultural, o guia seguro

quê em vão buscariam nos 
"vita-

lismos", nos existencialismos e nos

mestres do neo-platonismo, — 
por

mais fascinante ou por mais digna

de admiração o#ue a obra deles

possa ser, do ponto de vista da

ciência 
positiva".

MAX JACOB APRISIONADO

PELOS NAZISTAS — 
Max Jacob

nasceu em Quimper, em 1876.

Amigo de Guillaume Apollinaire,

foi com este uma das figuras cen-

trais do modernismo francês. Ao

"Calligrammes" 

de Apollinaire, 
•

que é de 1918, corresponde 
"L#e

Laboratoire Central" de Max Ja-

cob, aprecido em 1920. Tendo che-

tgado ao Cristo e à. Igreja em 1915,

Max Jacob contou a história da

sua conversão em 
"Le 

Christ ô,

Montparnasse".

A influência literária e intelec-

tual de Max Jacob foi pequena.

Desde 1921 que ele vivia retirado

da vida intensa das letras e das

artes, à sombra da basílica de

Saint Benoit sui* Loire. Agora che-

ga-nos a notícia da sua morte du-

rante a ocupação da França pelos

nazis. Mas se ele pouco contou na

vida artística e intelectual de seu

país e do mundo nesses anos deci-

sivos do entre as duas guerras",

grande e pura foá sem dúvida a in-

fluência, muitíssimo mais preciosa

que ele exerceu no plano da vida

espiritual, atravez a oração e o sa-

crifício. E' o que se evidencia na

notícia, divulgada pela Revista

d"kO Jornal" de 2 0 de agosto úl-

timo sob o título 
"O 

assassinato de

Max Jacob". O autor começa re-

portando-se 
à vida do poeta em

Saint Benoit sur Laire:

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944 — 
189



544
t

A ORDEM

"Era 
adorado pelos 

habitaqtes

da pequena 
cidade aquele que, 

de

início, parecera 
um excêntrico. De-

veriam, depois, reconhecer nele

uma criatura de exceção, de bon-

dade e aíabilidade sem igual. Seus

olhos, sempre reluzentes do fogo da

malícia, povoavam-se 
de imagens

maravilhosas: 
— 

tudo quanto Mia

renovava-se incessantemente. Nun-

ca acreditou no téduo. Mas foi

principalmente 
nos últimos anos

que 
a verdadeira natureza de Max

Jacob se revelou. Aquele espírito,

ou melhor, aquela causticidade que

o tornára às vezes temível, abran-

daram muito: 
— 

as perseguições

de que eram alvo os judeus, 
o luto,

a prisão de vários membros de sua

família, tinham-no atingido pro-

fundamente, e se dissimula\a a dor

aos olhos dos mais chegados, nem

por 
isso sofria menos. Mas aceita-

va seus sofrimentos com submissão

cristã que provocava 
a admiração

de todos. Submissão, certamente,

e não resignação.

"Era 
Max Jacob um homem ilu-

minado pela mais adoravel e çon-

tagiosa fé.

"Numa 
estampa de primeira co-

munhão, que oferecera a uma me-

nina, escrevera: 
— "ofereço 

meus

sofrimentos, os sofrimentos da mi-

nha raça, pela conversão de minha

irmã e< dos meus". . .

"Ante 
a Virgem de alabastro da

Basílica era freqüentemente visto,

em oração; ou ante os passos do

Caminho da Cruz. Ajudava à mis-

sa e comungava todas as manhãs,

e sua fé motivou numerosas con-

%

versões à sua volta.

"Essa 
fé aliada à seu comporta-

mento e sua vida pousada e dedi-

« *

cada ao espírito fizeram mais que

os melhores argumentos.

"Viera 
descobrir a Virgem de

Fátima e apaixonára-se pela Lite-

ratura, tão ingênua quanto confor-

tadora, a que essa aparição dera

lugar. Lia diariamente a 
"Intro-

dução à. vida devota" concluia suas

meditações. Enquanto os bibliofilos

disputavam suas obras, não tinha

uma, sequer, em seu poder. Fora,

pois, em plena glória literária que

Max- Jacob, poeta ilustre, pintor

aquarelista e músico de grande ta-

lento, se retirára para Saint Benoit.

Por espontânea vontade. Nada mais

o interessa além do seu progresso

espiritual, era o que ele próprio di-

zia. Essa renúncia deveria resultar

na maior humildade.

"Max 
Jacob vivia numa probreza

quase total. O dinheiro que recebia

quando levava alguém a visitar a

Basílica (e com que maravilhosos

comentários acompanhava essa vi-

sita)—entregava-o todo ao padre.

"Esse 

poeta, cuja reputação era

precisamente a de ser um 
"espíri-

to complicado", tornara-se puro

como uma criança. Mas não con-

seguira se desfazer da amizade. Es-

sa continuara a ser sua grande, sua

única paixão humana. Mantinha

com seus antigos amigos e com

grande número de jovtens poetas

considerável correspondência. Cada

carta, escolhida dentre muitas, era

uma obra prima de atenção afe-

tuosa e humor. Mas o que essa

amizade visava especialmente, não

tardaria ele a revelar: — 
queria

provocar conversões, dividir os te-

souros espirituais de que se quei-

190



REGISTO
545

xava ter sido tão pesadamente do-

tado.

'•Desde 
o 

princípio do ano que

as desgraças começaram a se

acumular em torno dele. Tornou-

se mais 
preocupado, mais confian-

te também. 
"Se 

fosse detido, mor-

reria", dizia freqüentemente aos

que lhe manifestavam suas apre-

ensões, e acrescentava: — "Quise-

"ra 
morrer antes daqueles a quem

•amo, 
para que me pudessem en-

"terrar". 
Esse voto não se con-

sumou.

" 
Max Jacob morreu só, comple-

tamente só, sem um amigo sequer

ao seu lado. Morreu após cruéis

sofrimentos, do qual o mais penoso

haveria de ser essa solidão que

tanto temera. Na sinistra Cité de

la Muette, em Drancy, a 5 de mar-

ço de 1943, às 21 horas e 30, Max

Jacob entregou a Deus a alma que

de há muito lhe oferecera e que

muitos sofrimentos, meditações e

preces tinham pacificado.

"Quando 
se fizer toda a verdade

sobre os últimos momentos do

poeta e sobre as sevícias que pro-

vocaram, em oito dias, a morte

desse ancião ainda tão robusto,

nessa fria prisão tão propriamente

chamada 
"de 

la Muette", meditar-

se-à ainda melhor sobre a infâmia

-desse 
novo crime alemão.

"Foi 
a 24 de fevereiro, às 11 ho-

ras, que o martírio começou: 
—um

carro da Gestapo parou em frente

à sua porta. Nessa mesma noite,

estava em Orleans e três dias de-

pois m 
no Drancy. Fez-se mistério

em torno de sua pessoa. Max Ja-

cob sofreu seguramente todas as

provações com sublime aceitação.

"Alguns 

dias antes de sua prisão,

dizia, em confidencia a um amigo:

"Tenho 
em meu 

poder minha

confissão 
geral. Se morrer sem as-

sistêncáa da religião, espeso que um

padre, a possa ler e serei, então,

absolvido".

"Essa 
morte, 

que assim lhe esta-

va preparada, Max Jacob a pres-

sentiu. No registo da Basílica, as-

sinara o seguinte, após visitá-la em

companhia de um dos seus amigos

poetas, cinco dias antes da prisão,

quinze antes da morte: 
— "Max

Jacob — 
(1921-1944)".

4,Era 
a simplicidade, a gentileza

e a coragem em pessoa.

"Fôra 
eu visitá-lo com um infe-

%

liz rompanheiro, livreiro e poeta,

desde então preso e deportado pa-

ra a Alemanha, após seis meses de

incomunicabilidade. Ao findar a

refeição, no hotel onde aimoçava-

mos, vários indivíduos proclama-

vam conceitos anti-semitas. Ao

sair, Max Jacob dirigiu-lhes a pa-

lav;ra:

"Poderiam 

permitir, senhores,

"que 
eu lhes désse um aperto de

"mão? 
E que Deus perdoe a todos

os senhores!.,."

"Garcia 
Lorca, Saint Pol-Roux,

Max Jacob 
— 

a poesia, aquela con-

tra a qual se encarniçam sempre

os mesmos carrascos.

"O 

grande amigo, o maravilhoso

amigo de Max, Guillaume Appolli-

naire, que morreu pela França,

previra o assassinato do poeta. Os

poetas são deportados, torturados,

assassinados, porque representam o

bem contra o mal, a vida e a vir-

tude contra a; tolice e contra a for-

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 194 4 191



A ORDEM
546

ça a serviço da brutalidade. Poe-

tas, senhores da linguagem, nossa

esperança, apesar de tudo, há de

nos ajudar a repudiar o sol de

chumbo que pesa sobre a França,

enquanto sob a Alemanha subme-

tida, vagueia um terrível céu de

fogo!"

*

m

ACÂO CATÓLICA

Órgão da Ação

Diretor:

Alceu Amoroso Limo

Censor Eclesiástico:

Pe. Leonel Franco S. J.

Número avulso , .. Cr$ 1,20

Assinaturol anual  Cr$ 1 5,00

Redação e Administração

Praça 15 de Novembro, 101 
- 

2.® and

Caixa Postal 249

RIO DE JANEIRO

192



%

- •

Livros

SALVADOR M. DANA

MOXTAnA — 
L*as ideas 

po-

liti<*ts de José Manuel Es-

trada — 
Santa Fé (R. Argen-

tina) — 
Imprenta de la Uni-

versidad — 
1944.

f

O livro de que agora damos no-

tícia estuda o pensamento político

do mestre argentino, disperso em

escritos, aulas e conferências, ex-

posto neste trabalho de modo me-

tódico. A intenção do autor 
— 

um

estudioso de questões políticas e

sociais 
— 

foi facilitar a compreen-

são da obra de Estrada por aque-

les que não lhe podem compulsar

a obra original. 

' 

O seu livro veiu

em boa hora e devemos concordar

inteiramente com o sr. Dana Mon-

tana quando escreve que 

"la 
ne-

cessidad actual de arraigar en la

conciencia argentina una doctrina

politica sana, solida, verdadera y

nacional, es decir, adecuada a

nuestra tradición, necessidades e

idiosincrasias nacionales, para pre-

caver al pueblo argentino de los

peligros 
fatales de los sofismas po-

liticos de la época y de los siste-

mas de importación, halla en Es-

trada, más que un guia seguro, un

maestro infalible de la Ciência po-

lítica". (pag. 
13)

Compreendendo a verdadeira li-

berdade, sua doutrina é anti-tota-

litária. Não obstante combate o

liberalismo demagógico, esse libe-

ralis-mo de conseqüências histôri-

cas lamentav-eis, 
que promoveu o

absolutismo das massas e foi im-

potente para garantir os direitos

essenciais da pessoa humana: 
"He

dicho hace poços dias que Estrada

debe contarse entre los amigos y

defensores de la libertad, y no en-

tre los amantes y explotadores de

la misma, que son los demagogos

(...)" (pág. 230)

O trabalho do sr. Dana Montana

será lido com agrado pelas pessoas

que se não deixaram infestar pelo

virus totalitário. Será proveitoso

para todos os que de boa fé cul-

tuaram o mito do estado-total,

vendo nele talvez o reinado da

Ordem, da Autoridade e da Reli-

gião. Será proveitoso para mostrar

que amar a liberdade não é cair

no liberalismo. E que a formula

revolucionária 
"liberdade, 

igual-

dade, fraternidade" é de origem

evangélica, ainda que tenha sido

deturpada pelo naturalismo e uti-

lizada pelos demagogos. A demo-

cracia de Estrada não conduz ao

comunismo porque seu conceito de

igualdade é cristão e enraizado em

princípio 
filosóficos sadios, dife-

rindo essencialmente da pseudo-

igualdade é cristão e enraizado em

naturalista e materialista.

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO, 1944
— 

19a



A ORDEM

Oxalá tenha este livro a mais

ampla divulgação.

H. C. V.

LIVROS RECEBIDOS

Salvador M. Dana Monta fio 
—

Las ideas políticas de José Manuel

Estrada. Imprenta de la Univer-

sidad 
— 

Santa Fé, 1944.

D. José Becker, Arcebispo de

Porto Alegre 
— 

A Sagrada Euca-

ristia. Trigésima segunda Carta

Pastoral. Portft Alegre, 1944.

Aluizio Medeiros 
— 

Mundo Eva-

nescente (Poemas) s/e. Fortaleza,

1944.

Vaniiia 
— 

Corse indomptable,

école de liberté. Col. Images Fran-

çaises Rio, 1944.

Pe. Carlos Ortiz 
— 

Presença, ed.

Flama. S. Paulo s/d.

D. F. de Aquino Corrêa 
— 

A

Educação dos Filhos (Carta Pas-

toral) s. S. Paulo, 1944.

Enrique Benitez de Aldama 
—

Varsovia en Llamas. ed. Bezeta,

Buenos Aires, s/d.

Departamento Nacional do Café

— 
O café segundo a produção ex-

portável (Est. de Minas Gerais) .

Rio, 1943.

Pedro Pernambuco Filho 
— 

Ye-

nenos Sooiais. ed. do Serviço de

Educ. Sanitária, M.E.S. Rio, 1942.

Cunha Lopes 
— 

Tabagismo, ibid.

M.E.S. Rio, 1942.

Jamesson Ferreira Lima 
— 

Uni-

dade de Pensamento p de Ação.

s/e. Recife, 1944.

Escola Nacional de Música — 
A

Escola Nacional de Música e as

pesquizas do folclore musical no

Brasil. <id. do Centro de Pesquizas

Folcloricas. Rio, 1944.

REVISTAS

Abside. vol. VIII n.° 2 e n.° 3,

México D. F. 
— 

Arquivos do Ins-

tituto de Direito Social, vjol. IV,

n.° 2, Agosto de 1944, S. Paulo —

Associacion. de Ninos Católicos. Se-

tem br o de 1944, Buenos Aires. —

Boletim Oficial de la Accion Cato-

lica Argentina, Maio a Agosto de

] 944, Buenos Aires. 
— 

Boletin Ofi-

ciai de la Accion Católica Chilena,

Junho-Julho de 1944, Santiago. 
—

Boletim da A. E. C., Julho de 1944,

Rio. 
— 

Brotérfla, Abril a Julho de

1944, Lisboa. 
— 

Critério, 13 de Ju-

lho a 5 de Outubro de 1944, Bue-

nos Aires. 
— 

Di gesto Católico, Se-

lembro de 1944, Buenos Aires. 
—

Dom Vital, Outubro de 1944, Re-

cife. 
— 

Engenharia, Setembro, Ou-

tubro e Novembro de 1944. São

Paulo. 
— 

Estúdios, Junho, Julho e

Agosto de 1944, Santiago. 
— 

Es-

tudios, Julho e Agosto de 1 944,

Buenos Aires. 
— 

Estudos, n.° 2,

Porto-Alegre, 1944. 
— 

J.U.C., Se-

tembro de 1944, S. Paulo. 
— 

Lu-

meu, Abril, Maio, Julho, Agosto de

1944, Lisboa. — 
Nossa Vida, Agos-

to e Setembro de 1944, Rio. 
— 

Re-

vista Bíblica, Julho-Agosto e Se-

tembro-Outubro de 1944, La Plata.

— 
Revista Javeriana, Fevereiro-

Março e Abril-Maio de 1944, Bo-

gotá. 
— 

Revista Pedagógica, Agos-

to de 1944, Bogotá — 
Revista Pe-

nal 
y Penitenciaria, Outubro-Nu-

vembro-Dezembro de 1944, Buenos

Aires. — 
Revista, de la Universidad

Católica dei Peru, Maio-Junho

1944, Lima. — 
Serviço Social, Se-

194 
—



»

tembro de 1944, S. Paulo. — 
Soli-

«luricdad, Julho, Agosto e Setem-

bro de 1944, Buenos Aires. — 
Sic,

Maio-Julho-Julho de 1944, Ca-

raças. 
— 

Sur, Julho, Agosto e Se-

tembro de 1944, Buenos-Aires. —

Th© New Scholo&tictisn], Julho de

OS 549

1944, Washington, D. C. 
— 

Traço

de União, Setembro de 1944, Rio.

Verbum, 
Setembro de 1944, Rio.

Vida 
Nueva, Julho de 1944, San-

tiago. 
— 

Vozes de Petrópolis, Ju-

lho-Agosto e Setembro-Outubro de

1944, Petrópolis.

NOVEMBRO 
- 

DEZEMBRO. 1944
— 195



Correspondência

UM LEITOR (GaranJiuiis. Pernambuco) 
— 

A carta abaixo trans-

crita foi dirigida ao Redator-Secretário desta revista:

"Embora 
lamentando o atrazo com que 

"A 
Ordem" sempre aqui

chega, não é sem alegria e consolação que leio artigo por artigo.

"Graças 
a um amigo em Belo Horizonte pude acompanhar os de-

bates em torno desta figura universalmente valiosa, que é Maritain, de

quem tive conhecimento mais profundo através de um beneditino eu-

ropeu Dom Daniel Feuling e depois pelas traduções dos três livros 
"Vom

Leben des Geistes" (tradução de Thomas Michels, monge da abadia de

Maria Laach), 
4'Die 

Zukunft des Christenheiit" (Humanismo integral,

tradução de Walter Irnhof) e 
"Vonder 

Christliehen Philosophie" 
(tra-

duzido e editado pelos beneditinos da Abadia de Seckau, Áustria).

"Nunca 
ouvi falar na Europa nos tais erros de Maritain apontados

pelos seus 
"não 

admiradores" do Brasil. Não foi pois, sem certa curiosi-

dade que procurei adquirir 
"Os 

Direitos do homem"' e lê-los vagorosa e

severamente. Felizmente o ilustre Sr. Secretário, como o R. Pe. Tauzin

souberam defender tão magistralmente e oportunamente o filósofo de

Meudon.

"Como 
ainda há muitos espíritos que não conhecem Maritain, e in-

fluidos 
por seus 

"não 

admiradores", chegam mesmo a pregar em público

as propaladas 
" 

heresias" do pensador francês, lembrei-me agora de lhe

lançar a idéia da publicação dos seus artigos, do Pe. Tauzin, Tristão de

Ataide, etc., em um volume só, que serviria não só de maior difusão da

doutrina do filósofo em questão como seria também uma< homenagem 
que

os católicos do Brasil 
prestariam àquele 

"cujo 
maior título de glória é

ser discípulo fidelíssimo do Doutor Angélico e filho amoroso de nossa

Santa Madre Igreja".

Aqui fica minha humilde sugestão.

"Cumprimenta-lhe 

na caridade dt Xt°, etc.".

Agradecemos as informações 
de V. s. 

pelas quais verificamos o

interesse dos monges beneditinos 
na fusão da obra de Maritain nos

países de lmgua alemã. Também agradecemos 
a idéia da publicação

conjunta dos trabalhos em defêsa do filósofo, sobretudo os mais signi-

ficativos, como o do P. Tauzin ou o de Tristão de Athayde. A sugestão

de V. S. será examinada com simpatia e acreditamos 
que a sua reali-

zação será do maior 
proveito para todos.

196 
—



CORRESPONDÊNCIA 551

Dlt. ARTHUR DE VASCONCELLOS 
(De São Paulo) 

— 
Escre-

ve-nos: 
ékAo 

agradecer a notícia dada à 
publicação do meu trabalho

"Pro 
Juventude Brasileira", inserta no vol. n.° 45, correspondente ao

anoi XXIV, o que faço penhoradíssimo às demais referências a meus es-

critos anteriores, não posso deixar de me referir com o meu reparo à

que, agradecendo com esta carta, o autor dela 
"F.A.R.", 

a páginas

i,; . íj , 1v

417 tem, também o seu reparo impropriamente atribuído a uma falta

minha.

"A 
tese, se proipriedade de tese tem esse trabalho, como nele se diz

e se escreve é primária, derivante da Escola Mixta Rural Primária, da

Aldeia de Carapicuhyba. Editei esse trabalho para dar às crianças da

população 
rural, como assim o apresentei, e portanto não elevado no

sentido dos seus assuntos como nada filosófico porque, os leitores 
—

criançada dos campos 
— 

não o entenderiam.

"Como 
entende o snr. crítico, eu deveria, entrar precisamente, 

em

doutrina elevadamente religiosa, muito séria, muito delicada, que só,

em retiros religiosos por doutos teólogos deve ser tratada.

"Ora, 
eu sou apenas médico, católico praticante, como, terceiro car-

melitano, e como não me pertencia 
o direito de ponderar 

nessa elevação

»

doutrinária, como é que o snr. crítico considera a sua exigência exposta

em sua crítica?

"Não 
me sinto ofendido porque 

tenho opiniões gerais 
do alto clero

e da imprensa a respeito que me valem por uma apoteose. Apenas a

V. Excia. escrevo esta afim de conversar com ó subscritor da crítica,

para 
seus escritos em matéria de apreço, afim de não exigir dos autores

assuntos incompatíveis com a sua posição 
social. Que diriam de mim os

sacerdotes, se eu houvesse de editar um trabalho a falar da encarnação

do verbo e da vida, paixão 
e morte, ressureição e ascensão de Cristo"

em um livro para a infância tão só primariamente 
educativo?

"Desculpe-me 
este reparo e queira 

àquele snr. crítico dizer-lhe que,

isto que aqui escrevo é para 
relações amistosas e com cumprimento

afetuoso, etc.".

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO, 

1944
197



A ORDEM

Volume XXXII 
— 

Julho a Dezembro de 1944

ÍNDICE

$ *

A

AMARAL, Dom Alexandre Gonçalves 
— 

Discurso de abertura

AMOROSO LIMA, Alceu 
— 

De D. Vital a S. Vital? .

ANTUftA, Dimas 
— 

Recordação e Morte de um Amigo 

B
9

BANDEIRA, Manuel 
— 

Velha Chácara 

c

! f 
^ 

I

CORRESPONDÊNCIA

D

DOMINGUES, Aurélio 
— 

Tuas mãos

E

ENOUT, Pedro 
— 

Saudação ac Santo Padre

L

LACOMBE, Américo Jacobina — 
Écos da Questão Religiosa

no Parlamento Imperial ». v

LIVROS  72, 159,

¦ 

•>

MACHADO, Pe. Orlando 
— 

Padres no único 
padre, hóstia na

única hóstia 

MARIA ISAíBEL, Poemas 

MARITAIN, Jacques 
— 

João de Santo Tomás 

MENDES, Murilo 
— 

Cristo e a tradição 
%

N

NEVES, C.M., P. Lazaro — 
A eucaristia, causa de nossa

glorificação 

o

OLIVEIRA, Joselia Marques de 
— 

Edípo e o destino 

p

PALAZZOLO, O.F.M. Cap., P. Fr. Jancinto de 
— 

Dom Vital,

o Capuchinho . 



REDAÇÃO 
— 

Santo Ambrôsio, Em Louvor da virgindade

— 
O mistério da veste 

Misterium 
Patientine 

A 
Paula, sObre a morte de Blesila 

Ut 
vitaYn habeant 

Santo 
Agostinho, 

"Tractatus" 

XXVI sôbre o Eva-

gelho de São João 
 295 e

REGISTO  
67, 263, 323 e

RIBERIO, Fábio Alves — 
Um retrato de Maritain

%

Alguns dados sôbre a obra poli-

tica de Maritain 

— 
Observações sôbre o 

"caso 
Ma-

ritan" 

s

SANTA CRUZ, Luís 
— 

São João da Cruz e a piedade litúrgica

SCHMITZ, Dom Philibert — 
Monte Cassino e sua história 59 e

SUCUPIRA, Luis 
— 

Dom Vital - "Homem 
de espanto" 

T

TOBIAS, Cônego M. 
— 

Paraibano? Sim, paraibano 

TRANSCRIÇÃO 
— 

A crítica literária. A moral e a arte 

A 
propósito do 

"Humanismo 
Integral'' . . . .

Uma 
carta de Dom Vital 

Bernanos

P. 

v

YIANNA, Hélio 
— 

Bibliografia da questão vitalista 

#

1

k ,.4\: \f -
*

iWm ¦¦ -IK * * I

* "A

NOVEMBRO 
- DEZEMBRO. 1944



SAN TIAGO DAiNTAS

JAIME BASTI AN PINTO

AUGUSTO 
LEIVAS OTERO 

JOSÉ 
VIEIRA OOELIHO

ROMUIX) 
DE ALMEIDA

Advogados

RUA DA QUITANDA, 
185 4.° andar, sala 402

Telefones: 43-5739 
— 43-0840 

— 43-3919

Endereço Telegráfico: TIAGO

k


